

॥ श्रीः ॥

गोकुलदास संस्कृत ग्रन्थमाला

३४

श्रीमत्सदानन्दयोगीन्द्रविरचितः

# वेदान्तसारः

‘कौमुदी’ हिन्दीव्याख्योपेतः



व्याख्याकारः

डॉ० रमाशङ्कर त्रिपाठी

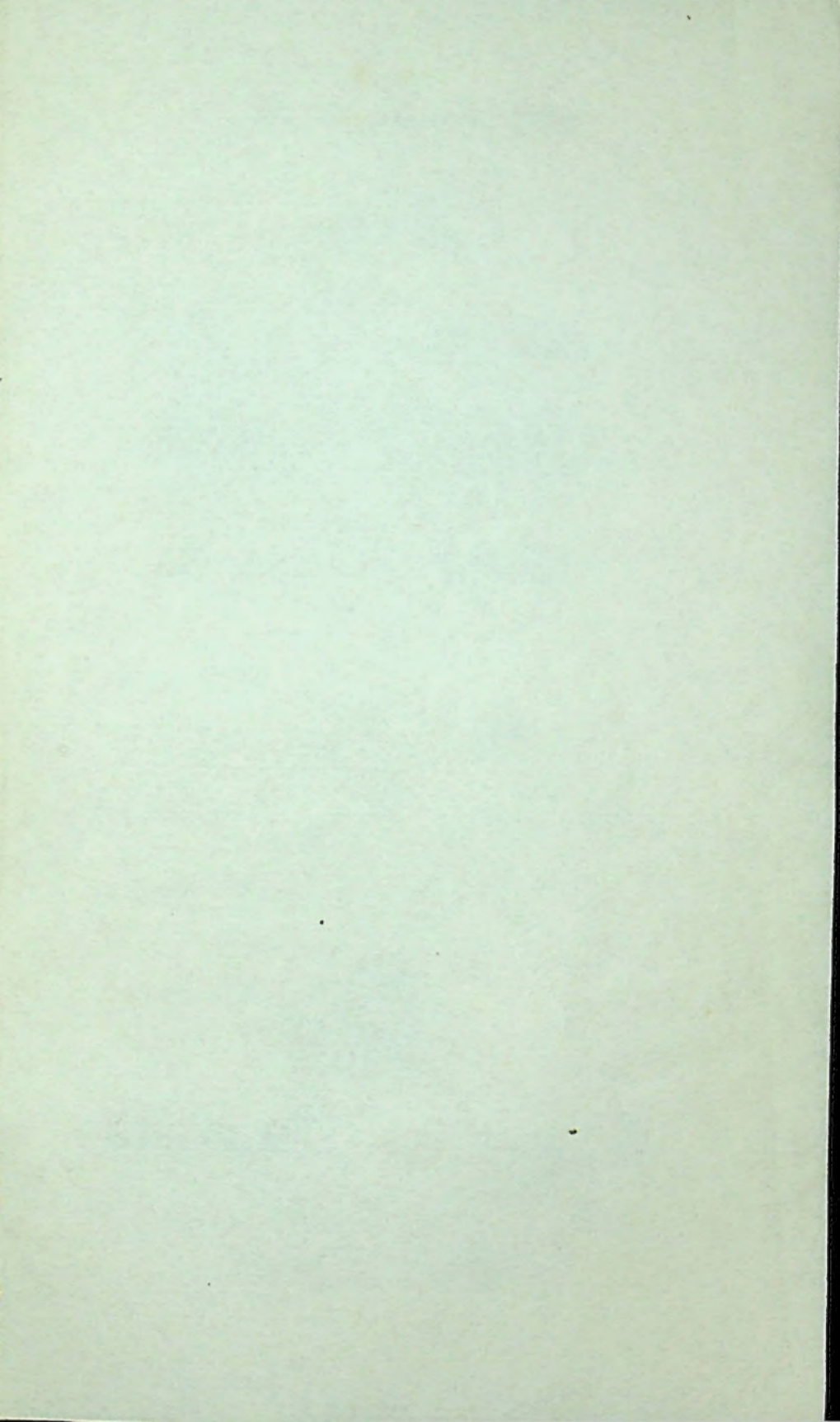


श. रद्दा (संग्रहालय कालय  
क्रमांक ४९) (द. क्र.)

## चौखम्भा पब्लिशर्स

प्राच्य-विद्या, आयुर्वेद एवं दुर्लभ ग्रन्थों के प्रकाशक  
वाराणसी (भारत)



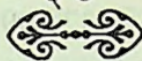




॥ श्रीः ॥

गोकुलदास संस्कृत ग्रन्थमाला

३४



श्रीमत्सदानन्दयोगीन्द्रविरचितः

# वेदान्तसारः

‘कौमुदी’ हिन्दीव्याख्योपेतः

व्याख्याकारः

डॉ० रमाशङ्कर त्रिपाठी

व्याकरणचार्यः, पुराणेतिहासाचार्यः (लब्धस्वर्णपदकः)

एम० ए०, पी-एच० डी०

(राज्यसर्वकारेण सहस्रमुद्राभिः पुरस्कृतः)



## चौखंभा पब्लिशर्स

प्राच्य-विद्या, आयुर्वेद एवं दुर्लभ ग्रन्थों के प्रकाशक  
वाराणसी (भारत)

प्रकाशक :

## चौखम्भा पब्लिशर्स

गोकुल भवन, के-37/109, गोपाल मन्दिर लेन  
वाराणसी-221001 (भारत)

---

शाखा :

## चौखम्भा ओरियन्टालिया

पोस्ट बॉक्स नं 2206

बंगलो रोड, 9-यू.बी., जवाहर नगर

(किरोड़ीमल कालेज के पास)

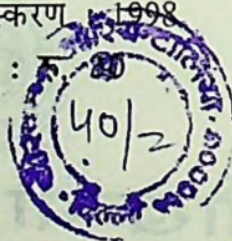
दिल्ली - 110 007 (भारत)

फोन : 2911617, 3958790

## © चौखम्भा पब्लिशर्स

षष्ठम् संस्करण 1998

मूल्य :



मुद्रक :- ग्लोब आफ्सैट प्रैस, नई दिल्ली -2

GOKULDAS SANSKRIT SERIES

No. 34



# VEDĀNTASĀRA

OF

## SADĀNANDA

*With*

*'Kaumudī' Hindi Commentary*

By

Dr. RAMĀŚĀNKARA TRIPĀTHĪ

Vyākarnācārya, Purānetihāsācārya (Goldmedalist)

M. A., Ph. D.

(Awarded by State Government)



**CHAUKHAMBHA PUBLISHERS**

*A House of Ayurvedic and Indological Books*

**VARANASI (INDIA)**

*GOKUL BHAWAN SERIES*

*Publisher's :*  
**CHAUKHAMBHA PUBLISHERS**  
Gokul Bhawan, K-37/109, Gopal Mandir Lane,  
Varanasi-221001 (India)

---

*Branch :*  
**CHAUKHAMBHA ORIENTALIA**  
**Post Box No. 2206**  
Bungalow Road, 9-U.B., Jawahar Nagar,  
(Near Kirorimal College)  
Delhi-110007 (India)  
**Phone : 2911617, 3958790**

© CHAUKHAMBHA PUBLISHERS  
Sixth Edition : 1998

Printed at : Globe offset Press. New Delhi -2.

## समर्पणम्

ग्राच्यपौरस्त्योभयविधविद्यानिष्णातानां दर्शनाटवीपञ्चाननानां

सहदयानां सनातनधर्माचरणपूतानां प्रथागविश-

विद्यालये संस्कृतविभागाध्यक्षपदमलङ्घवतां

विदुषां सरस्वतीसमाराधकानां

डॉ० आद्याप्रसादमिश्रमहाभागानां

करकमलयोः सादरं

समर्पयति

—रमाशङ्कर त्रिपाठी

*Publisher's :*  
**CHAUKHAMBHA PUBLISHERS**  
Gokul Bhawan, K-37/109, Gopal Mandir Lane,  
Varanasi-221001 (India)

---

*Branch :*  
**CHAUKHAMBHA ORIENTALIA**  
**Post Box No. 2206**  
Bungalow Road, 9-U.B., Jawahar Nagar,  
(Near Kirorimal College)  
Delhi-110007 (India)  
Phone : 2911617, 3958790

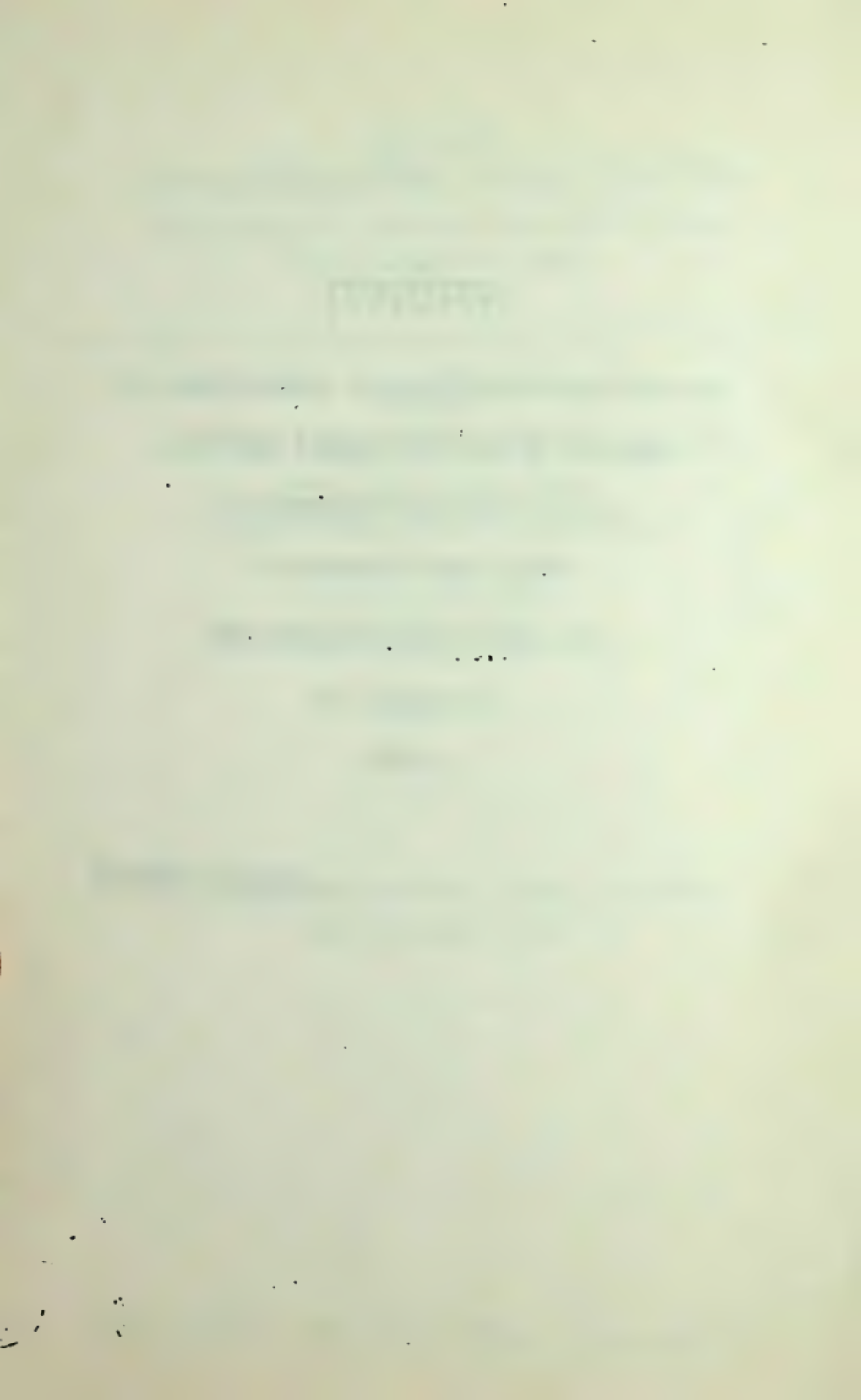
© CHAUKHAMBHA PUBLISHERS  
Sixth Edition : 1998

Printed at : Globe offset Press. New Delhi -2.

## समर्पणम्

ग्राच्यपौरस्त्योभयविधविद्यानिष्णातानां दर्शनाटवीपञ्चाननानां  
सहृदयानां सनातनधर्माचरणपूतानां प्रयागविश्व-  
विद्यालये संस्कृतविभागाभ्यक्षपदमलङ्घवतां  
विदुषां सरस्वतीसमाराधकानां  
डॉ० आद्याप्रसादभिश्रमहाभागानां  
करकमलयोः सादरं  
समर्पयति

— रमाशङ्कर त्रिपाठी



## उपोद्धातः

संसारोऽयं दुःखनिधानम् । नास्ति कश्चित् प्राणिवर्गोऽत्र जगतीतले यः सर्वदा सर्वत्र च सुखस्यैवानुभूतिं कृत्वा सुखी सन्तुष्टश्च स्यात् । कश्चित्सामाजिकेन दुःखेन किलश्नाति तर्हि कश्चिन्मानसिकेन शारीरिकेण च कष्टेन दुःखमनुभवति । कश्चिदत्र बुभुक्षाबडवाग्निना भस्मीभवति तर्हि कश्चिद्विष्यान् पदार्थान् भुक्त्वाऽजीर्णताविषदग्नो भवन् सुखदाया निद्रादेव्या निष्फलं स्तोत्रं पठन् समग्रां रजनीमेव तत्पे प्रभातां करोति । कश्चिच्छारदीं ज्योत्स्नामिव स्वकीयां प्राणवल्लभामनवरतं गाढालिङ्गनेनोपगूहितुमिच्छति तदा कश्चिद्गृहे गृहलक्ष्मीमिव समागतां स्वकीयामुद्घाहितां भार्यां मपि कण्टकिनों वल्लरीमिव दर्शनमात्रेणैवोद्देगकरीमालिङ्गनेन निखिलशरीरविद्धकरों चित्तोद्देगकारिणीञ्चानुभवति । अनया च रोत्या गणनातीतर्दुःखव्याप्ते निखिले च जगतीतले जनो येन केनपि दुःखेन प्रताडितो भूत्वा तदपधातके हेतु जिज्ञासां करोति, तद्वानार्थञ्च प्रयतते । तस्य भावप्रबणं हृदयं भतिञ्च तथाऽनवरतं कमप्युपायमपाप्नुं प्रयतते यथा तस्य तज्जनानाञ्च दुःखमुपशमितं स्यात्यथा पुनर्न प्ररोहेत् ।

शिशुरचिरोदभूतं भवागतं बालकं विलोक्य भहत्या प्रबलया च जिज्ञासाया स्नेहमयीं आसरं प्रति—“बालोऽयं कुरुः समायातःः त्वमिमं पाइर्वं कस्मात् स्वापयसि, कस्मादस्मै स्तन्यमर्पयसि ?” एवमादीनि बहूनि प्रश्नवचनान्युपन्यस्यति । एवंविधाया जिज्ञासायाः समुत्पत्तिरवस्थाद्वये जायते—( १ ) यदा मानवमनो जागतिकप्रपञ्चात् किञ्चिदसम्बुक्ततया शान्तं निवृच्छलञ्च भवति । तथा ( २ ) यदा व्यक्तिहृदयं दुःखत्रयाभिधातान्मर्हतं सद व्यथते । अस्मिन्देशावस्थाद्वये धानवं जिज्ञासा यदाऽन्तिमं सीमानं प्रयाति तदा संस्कारसम्पन्नो मेघादी जनः यत्किञ्चिदपि लिखति वक्ति तथाऽनुभवति—तत्पवं दर्शनक्षेत्रं आयाति ।

विष्णस्मन् प्राचीनतमवाऽमयस्य ऋग्वेदस्य नासदीयसूक्तस्याविर्भाविकालादेवैतावृस्या मानवजिज्ञासायाः सुस्पष्टं दर्शनं जायते । नासदीयसूक्तस्य इष्टा ऋषिः कथयति—“को वद्वा वेद, क इह प्र वोचत्, कुरु इयं विसुच्चिः ।” इति ।

एतादृशीभिज्ञासाभिदर्शनशास्त्रस्याधारशिला न्यस्ता । तादृश्यो जिज्ञासा  
दुःखत्रयाभिधाताज्जाता उत शान्तस्य निर्मलस्य च हृदयस्य प्रवृत्तिभिरूत्पन्ना  
एतदन्यत् ।

देशोऽयं भारतः सुदूरातीतकालादेव मौलिकविचाराणां चिन्तनानाञ्चोर्वरो भूमि-  
भाग आसीत् । अतीतानां समकालीनानाञ्च तर्कान् युक्तीश्च खण्डयित्वा सर्वथा  
नूतनतथ्यानां स्थापनमत्याया मनोषाया निकपमासीत् । अतः सर्वथाविभिन्ना-  
भिर्दृष्टिभिर्विचारमरणभिश्च विचारणाभिरत्र विविधा दर्शनपद्धतयोऽस्तित्वे समा-  
याताः । एषु सांख्ययोगो, न्यायवैशेषिके, मोमांसावेदान्तादय आस्तिकदर्शनानि  
तथा लोकायतमिति नाम्ना प्रयितं चार्वाकिदर्शनम्, आहंतमितिसंज्ञया विदितं  
जैनदर्शनम्, एवच्च सौगदमित्याख्यया विस्थातं बौद्धदर्शनं नास्तिकदर्शनानि सन्ति ।

वेदान्त उत्तरमीमांसेति नाम्नाऽपि निगद्यते । अत्र वेदान्तभागानामुपनिषदां  
प्रतिपाद्यविषयस्य जीवब्रह्मणोरैक्यस्य विवेचनं कृतमास्ते । वेदान्तानामुपनिषदां  
विषयविवेचकतयोत्तरमीमांसा वेदान्त इति कथ्यते । अधुनातूत्तरमीमांसाऽनेनैव  
नाम्ना प्राघान्येन व्यपदिश्यते । वेदान्तानामुपनिषदां व्याख्या कतिपयैराचार्ये-  
विभिन्नाभिर्दृष्टिभिर्विभिन्नान् सिद्धान्तान् प्रतिपादयितुं कृताऽस्ते । अभिव्याख्याभिः  
श्रीमता दर्शनकेशरिणा केरलीक्रोडलालितेन भगवता शङ्कराचार्येणाऽद्वैतवादस्य,  
रामानुजाचार्येण विशिष्टाद्वैतस्य, मध्वाचार्येण द्वैतस्य, निम्बाकर्चार्येण द्वैताद्वैतस्य,  
बल्लभाचार्येण शुद्धाद्वैतस्य तथा चैतन्यमहाप्रभुणा अचिन्त्यभेदभेदवादस्य प्रवर्तनं  
कृतम् । अद्वैतवेदान्तोऽयं शङ्करवेदान्त इत्यपि निगद्यते, यतोऽस्याचार्यपरम्पराया-  
माद्यशङ्कराचार्यस्य स्थानं सर्वविशिष्टमास्ते । वस्तुतस्तु जनमानसेऽद्वैतवेदान्तस्य  
सादरं विहिता प्रतिष्ठा समृद्धेश्च तर्कर्योजनमाचार्यशङ्करस्यैव प्रशस्तं कार्यमाक्षीत् ।

आचार्यशङ्करेण महर्षेर्वादिरायणस्य ब्रह्मसूत्रे भगवद्गीतायां तथोपनिषत्सु  
सुधीजनमानसाह्लादकस्य विद्वद्वृत्तन्त्रीनिनादकस्याद्वैतसमर्थकस्य भाष्यस्य रचनां  
कृत्वा स्वकीयस्यापराजेयव्यक्तित्वस्याद्वैतवेदान्ते चिरकालपर्यन्तमम्लानायाः प्रभुताया  
निविवादमारोपणञ्च विधाय वस्तुतोऽद्वैतवेदान्तो दर्शननक्षत्रमण्डले मूर्ढाभिषिक्तः  
कृतः । प्रसिद्धानामितिहासकाराणां मतेनाचार्यशङ्करस्याविर्भावः ७८८ ईसवीय-  
वत्सरे तथा तिरोभावस्तु ८२० ईसवीये वत्सरे जातः । यत्कार्यं भगवता शङ्करेण

कृतं तत्तु सर्वथा नवोनमेवेति न मतम् । वस्तुतस्तु भगवतः शङ्कराचार्यस्य परम-  
गुहराचार्यगौडपादः स्वकारिकामु अद्वैतसिद्धान्तस्योद्भावनं पल्लवनञ्च सम्यक्  
चकार । परञ्च सत्यप्यस्मिन् सर्वस्मिन् अद्वैतवेदान्तकाननैकपञ्चाननस्याचार्यशङ्करस्य  
यशो न किञ्चिदपि मलिनं कर्तुं शक्यते । यदि शङ्करस्य सहयोगो नामिलत्तर्णद्वैत-  
वेदान्तस्याधुनातनो स्थितिर्न स्यादेतत्रिश्वप्रचम् । अस्मिन् कथने कस्यापि शेमुषीजुषो  
न विप्रतिपत्तिर्भवितुं शक्नोर्तीति मन्ये ।

### आचार्यशङ्करस्य कार्याणि कृतयश्च

आचार्यशङ्करः स्वजनुपा भारतभुवः सुहूरं दक्षिणाञ्चलमलञ्चकार । अयं  
महानुभावो द्रविणवाह्यणपरिवारस्य देवीप्यमानं हीरकमासीत् । अस्य मेघा तथा  
तीक्षणाऽसीद्यथा न किञ्चिदपि समकालीन आचार्यः प्रचलितायां विचारसरणी  
शास्त्रार्थे सम्मुखे स्थानुमशक्नोत् । स्थिते समक्षं शङ्करे शास्त्रार्थे कस्य पण्डित-  
मानिनो हृदयं नाकम्पत् ? आचार्योऽयं वेदप्रतिपादितस्य वर्णात्रिमधर्मस्याद्वैतवेदान्तस्य  
च प्रचाराय प्रसाराय च भारतवर्षस्य चतुर्षु दिवकोणेषु चत्वारि पीठानि स्थापया-  
मास । अस्त्युत्तरस्यां दिशि देवतात्मनि हिमालये हिमशृङ्गलानां मध्याञ्चले  
नातिदूरे वदरिकाश्रमाज्योतिष्ठोठम्, पूर्वस्यां दिशि पुरीतिप्रसिद्धे पुरुषोत्तमक्षेत्रे  
गोवर्धनपीठम्, दक्षिणाञ्चलेऽस्या भारतभुवो कामेश्वरक्षेत्रे शृङ्गेरीपीठं तथा  
पश्चिमायां दिशि द्वारकाक्षेत्रे शारदापीठं स्थापितमनेनाचार्यप्रबरेण । एतेभ्यो  
व्यतिरिक्तं पञ्चमं कामकोटिपीठमयमाचार्यः स्वनिवासार्थं स्थापयामास । पीठमेतत्  
नगरीललामभूतायां काञ्चीनगर्यां शोभितं सद्विलसति । एषु पीठेष्वभिपित्ता आचार्या  
अपि शङ्कराचार्येति नाम्ना प्रथिता जायन्ते । इमेऽद्वैतवेदान्तस्य मर्मज्ञा विद्वांसो  
भवन्ति । एते महानुभावा अपि काले काले वेदान्तग्रन्थानां रचनां शङ्कराचार्यनामा  
कुर्वन्ति । एतदेवास्ते कारणं यच्छङ्कराचार्यस्य नाम्ना प्राप्तेषु ग्रन्थेषु कृति ग्रन्था  
आदिशङ्कराचार्यकृता सन्त्यस्य निर्णयो यदि नाशक्यसम्भवस्तर्हात्यन्तं कठिनोऽ-  
वश्यमास्ते । तथापि सन्ति कृतिपये ग्रन्था ये प्रथमशङ्कराचार्यनिर्मिताः सन्त्यत्र  
नास्ति कस्यापि विदुषो वैमत्यम् । ब्रह्मसूत्रे भगवद्गीतायां तथेशकठ-प्रश्न-मुण्डक-  
ऐतरेय-तैत्तिरीय-छान्दोग्य-बृहदारण्यकोपनिषद्सु लिखितं भाष्यमादिशङ्कराचार्यस्यैव  
कृतिरित्यैकमत्येन मन्यते विदुषां समवायः । विष्णुसहस्रनामभाष्यं सनत्सुजातीय-

भाष्यं गायत्रीभाष्यं तथा मण्डलद्वाहृणोपनिषदि राजयोगभाष्यञ्च प्रौढतायाः सरणेश्चाधारे प्रथमशङ्कुराचार्येणैव विरचितानि सन्तीति स्वीक्रियते । उपदेश-साहस्री, विवेकचूडामणिः, आत्मबोधः, अपरोक्षानुभूतिः, पञ्चीकरणम्, दक्षिणामूर्तिस्तोत्रं तथा मोहमुद्गरोऽप्यादिशङ्कुराचार्यस्यैव रचनाः सन्तीति समालोचकानां निविशङ्का धारणा । कतिपये विद्वांसः प्रपञ्चसारस्य सौन्दर्यलहयश्चादिशङ्कुराचार्यस्य कृतित्वे सन्देहाकुलाः सन्ति ।

आचार्यशङ्करेण योऽद्वैतकल्पवृक्षः सिञ्चितः पल्लवितः पुष्पितश्च कृतः स फल-भरितः स्यादित्यर्थमग्रे बहुभिराचार्यैः सपरिश्रममुद्योगो विहितः । एष्वादरास्पदेष्वा-चार्येषु बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यवार्तिक-तैत्तिरीयोपनिषद्भाष्यवार्तिक-दक्षिणामूर्ति-स्तोत्रवार्तिक-पञ्चीकरणवार्तिक-नैकम्र्घसिद्धचादीनां ग्रन्थानां निर्माता सुरेश्वरा-चार्यः, ब्रह्मसिद्धिरचयिता मण्डनमिश्रः, चतुःसूत्रीभाष्ये पञ्चपादिकाव्याख्यायाः कर्ता पद्मपादाचार्यः, विवरणप्रमेयसंग्रहकारो माघवाचार्यः, शारीरकभाष्येऽनुपमव्याख्यायाया भामत्या रचयिताऽऽचार्यवाचस्पतिमिश्रः, वेदान्तकौमुदीकारो रामाद्वयः, तथा चित्सुखीरचयिताचार्यो वैशिष्ट्यधेन परिगणनीयाः सन्ति ।

आचार्यणामस्यामेव प्रशस्तपरम्परायां खंडीयसम्बन्धस्तरस्य पञ्चदशशताब्द्यां परमहंसपरित्राजकाचार्यः सदानन्दो वेदान्तसारनामकम् अत्यन्तं लोकप्रियं प्रकरणग्रन्थं रचयामास । अद्वैतवेदान्तस्य सुदृढे दुर्गे प्रवेष्टुमेतत् सरलतम् द्वारमास्ते, वस्तुतोऽ-द्वैतवेदान्तक्षीरसागरस्य सशममालोडनं विधाय तन्निर्गतं मधुरं नवनीतं ग्रन्थकारोऽ-स्मिन् प्रकरणग्रन्थे सम्भृतञ्चकार ।

## वेदान्तसारस्य शैली

वेदान्तसारस्य भाषाऽतीव सरला सुवोधा सुस्पष्टा चास्ते । अस्य सरणिर्बोध-गम्याऽऽम्बवरविहीना चास्ते । स्वल्पैः सुस्पष्टैश्च शब्देगंभीराम्भिप्रायस्य व्यक्तीकरणे स्वीकृता ग्रन्थकारस्य शैली मनोहारिणी अनुपमा चास्ते । यथाऽन्ये दर्शनकाराः प्रायशः कुर्वन्ति तथाऽप्यं सरलमप्यभिप्रायं नाच्छादयति वाग्जालैः, अतो ग्रन्थस्या-भिप्रायो न भवति दुर्लः । वक्ता गम्भीराञ्च वातीं सरलैः स्वल्पैश्च शब्दैः कथयित्वा वेदान्तस्य दृढग्रन्थ्यमुद्भाटयितुं ग्रन्थकारोऽप्यमनुपम आस्ते । अनया रीत्या पाठकेष्ये प्रोत्साहनं दत्त्वा तेषामयं महान्तमुपकारं कुरुते । ग्रन्थकारस्य वैशिष्ट्यधेनतदन्यत्र

दुर्लभमस्ति । यथाऽन्ये दर्शनकारा नव्यन्यायभाषायां स्वग्रन्थस्य रचनां विवाय सर्गवर्मानन्दमनुभवन्ति तथाऽयं ग्रन्थकारः क्वचिदपि प्रमादादपि न करोति । वेदान्तसारस्यैतदेव वैष्टिं सम्प्रत्यपि विद्वन्मण्डलीसनाथे समाजे इदं ग्रन्थरत्नं गौरवान्वितं कुरुते । सम्प्रति बह्मीषु योरोपीयभाषासु, अस्य ग्रन्थस्यानुवादः सुलभो वर्तते । अनेनास्य लोकप्रियताया उपादेयतायाश्च सुस्पष्टः परिचयो मिलति ।

### वेदान्तसारस्य टीकाः

अस्मिन् प्रकारणग्रन्थे सम्प्रति तिक्तः प्राचीनाः टीकाः समुपलभ्यन्ते । आसां विवरणमित्यमास्ते :—

१. सुबोधिनी सम्बोधिनी वा :—वेदान्तसारस्य प्राप्तासु टीकासु टीकेय प्राचीनतमाऽस्ते । अस्याः कर्तुर्नामि नरसिंहसरस्वती वर्तते । विद्वत्प्रवरोऽयं नरसिंही नरहरिर्वा कथित आसीत् । अयं काश्यां विश्वनाथमन्दिरस्य पाश्वे निवसति स्म । टीकायाः परिसमाप्ती स्वस्य स्वनिवासस्थलस्य च विषयेनेन लिखितमास्ते । तेन काशीपुरावीश्वरे विश्वनाथेऽस्याव्याहता श्रद्धा प्रतीयते । अस्य टीकाया अवलोकनेनेतदपि विदितं भवति यद्वेदान्तसारस्य कर्ता सदानन्दोऽस्य परमगुरुरर्थात् गुरोर्गुरुरासीत् । टीकापुष्पिकायामयं स्वगुरोर्नामि 'कृष्णानन्दः' इति निर्दिष्टवान् । नरसिंहोऽयं स्वटीकाया रचनां १५१० शकसम्वत्सरे ( १५८८ खैष्टाव्दे ) चकार । अस्याष्टीकाया मननेन रहस्यमिदं स्पष्टं भवति यदयं वेदान्तविद्यायाः सुविज्ञ आचार्यस्तथा योगस्यानुपमः साधकः संन्यासी च आसीत् ।<sup>१</sup>

२. विद्वन्मनोरञ्जिनी :—अस्याष्टीकाया निर्माता कृष्णतीर्थस्य शिष्यः प्रसिद्धो विद्वान् रामतीर्थयतिरास्ते । महामहोपाध्यायगोपीनाथकविराजोऽमुं महानुभावं मधुसूदनसरस्वत्याः समकालीनं स्वीकुरुते । ऐतिहाविदां मतानुसारं मधुसूदनसरस्वती, अप्यद्यदीक्षितात्परवर्ती वर्तते । अप्यद्यदीक्षितस्य कालो विशत्यधिकपञ्चदशशताब्दाद् द्विनवत्यधिकपञ्चदशखैष्टाव्दं यावत् स्वीकृतः । अतः मधुसूदनसरस्वत्याः स्वामिनो रामतीर्थस्य च कालः सप्तदशखैष्टाब्दस्य द्वितीयश्चरणः स्वीकृतुं शक्यते । विद्वन्मनोरञ्जिनी वेदान्तसारस्य भूषणभूता टीका वर्तते ।

१. विमुक्तक्षेत्रे परमे हि क्षेत्रे सदा पवित्रे नरसिंहयोगी ।

वेदान्तसारस्य चकार टीकां सम्बोधिनीं (सुबोधिनीं) विश्वपते: पुरस्तात् ॥

टीकेयमत्यन्तं सरला सुबोधा भावपूर्णा चास्ते । सुबोधिन्या अपेक्षयेयं विस्तृता  
सारल्येन बोधगम्याऽस्ति । टीकाकारोऽयं कठिनमपि विषयं सरलं कर्तुं सदानन्द-  
मप्यतिशेते ।

३. बालबोधिनी :—अस्याईकाया रचयिता आपदेवद्वितीय आस्ते । अयं  
खैष्टाब्दस्य सप्तदशशताब्द्याः प्रख्यातेषु मीमांसकेष्वन्यतम आसीत् । टीकेयं किलष्टा  
द्वुर्वोधा चास्ते । बालबोधिनीति नाम्नोऽपेक्षयाऽस्या वृद्धबोधिनीति नामाधिकं  
सार्थकतां भजते । टीकेयं पुरा वाणीविलासयन्त्रालयात् प्रकाशिता जाता । यन्त्रा-  
लयोऽयं श्रीरङ्गमिति नाम्ना प्रसिद्धे नगर आस्ते ।

आभ्यष्टीकाभ्यो व्यतिरिक्तानामपि बह्वीनां टीकानामुल्लेखो यत्र तत्र पाण्डु-  
लिपिसूच्यामुपलभ्यते । परञ्चता अप्रकाशिता अनुपलब्धाश्च सन्ति ।

### सदानन्दस्य समयः

विद्वत्प्रवरेण नृसिंहसरस्वतीनामकेन स्वकीयायाईकायाः सुबोधिन्याः परि-  
समाप्तौ तस्या निर्माणकालः १५८८ खंष्टाब्द उल्लिखित आस्ते । सदानन्दो नृसिंहसर-  
स्वत्याः परमगुरुरासीत् । गुरोर्गुरुः परमगुरुरिति निगद्यते । गुरुशिष्यपरम्परायां  
प्रत्येककुलस्याथदिक्स्याः श्रेष्ठाः कृते पञ्चविंशतिवर्षणामन्तरालमावश्यकं पर्याप्त-  
चास्ते । इथं सदानन्दस्य कालः खैष्टाब्दस्य १५३८ तमवर्षस्य सविधे निश्चेतुं  
शक्यते । यदि परमगुरुशब्दस्यार्थोऽस्ति गुरोर्गुरुस्तदाऽस्याधारे सदानन्दस्य कालः  
षोडशशताब्द्याः प्रथमचरणात् पूर्वः कथमपि वक्तुं न सुशकः, यथा कतिपये विद्वांसः  
निर्णेतुं प्रयत्नमकुर्वन् कुर्वन्ति च ।

जाते पञ्चशताब्दिके दशशते सम्वत्सराणां पुनः

सञ्चाते दशवत्सरे प्रभुवरः श्रीशालिवाहे शके ।

प्राप्ते दुर्भुखवत्सरे शुभशुचौ मासे नवम्यां तिथौ

प्राप्ते भार्गववासरे नरहरिष्ठीकां चकारोज्ज्वलाम् ॥

इति श्रीकृष्णानन्दभगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीनरसिंहसरस्वतोकृता वेदान्तसारटीका  
समाप्ता ।

काशी हि० वि० वि०, हस्तलिखितग्रन्थाद्वद्धत्तम ।

## सदानन्दानां बाहुल्यम्

संस्कृतवाङ्मयाकाशे सदानन्दनामधारिणो वहवोः विद्वांसः स्वप्रभया देवोप्य-  
माना मिलन्ति । एषु कतिपये विशिष्टा विद्वांसस्तथा ग्रन्थनिर्मातार आसन् । यदि  
वयमेतेषां सदानन्दानां विषये सूक्ष्मेक्षिक्या परिशीलनं कुर्मस्तद्योतद्विदितमेव  
भविष्यति यदेते सर्वे सदानन्दाः सर्वथा भिन्नाः सन्ति । एतेषां कृतिष्वपि कस्यचिद्  
आन्तर्न भविष्यति ।

### वेदान्तसारस्य प्रतिपाद्यो विषयः

अद्वैतवेदान्तस्य प्रमुखानि तत्त्वानि सिद्धान्ताश्चैव वेदान्तसारस्य प्रतिपाद्या  
विषया वर्तन्ते “अस्य वेदान्तप्रकरणत्वात्तदीयैरेवानुबन्धस्तद्वत्तासिद्धेन ते पृथगालो-  
चनीयाः ।” वेदान्तसारस्यामून् प्रतिपाद्यविषयान् सम्यगववृष्य वेदान्तस्य प्रक्रियां  
वेदान्तसारश्च हृदयंगमं कर्तुं सारल्यं भविष्यति । अतोऽत्र वेदान्तसारस्यैतेषां प्रति-  
पाद्यानां विषयाणां किञ्चिद्विवेचनं प्रपञ्चयते—

### आत्मा

वस्तुतस्त्वात्मैव सत्यो यथार्थश्च । तदतिरिक्तं यत्किञ्चिदपि भासते तत्सर्वं  
मिथ्या अभ्यचास्ते । वेदान्तसम्प्रदाये आत्मब्रह्मणी पर्यायवाचकौ शब्दौ स्तः ।  
आत्मा सच्चिदानन्दस्वरूप आस्ते ।

वस्तुतस्त्वात्मा सच्चिदानन्दस्वरूप आस्त इति कथनस्यायमेवाभिप्रायो यद्  
ब्रह्म ( आत्मा ) तदास्ते यज्ञास्तेऽस्त्, न विद्यतेऽवेतनं तथा न भवति निरानन्द-  
मिति । नायमात्मा ज्ञानस्याश्रयोऽपितु ज्ञानस्वरूप एवास्ते ।

### अज्ञानम्

अज्ञानं मायाऽविद्या चेत्यपि कथ्यते । यदि ब्रह्म निर्विशेषं समास्ते तर्हि तेन-  
सविशेषस्य जगतः सृष्टिः कथं जाता ? एकस्माद् ब्रह्मणः नानानामरूपात्मकस्य जगत  
उत्पत्तिः कथं जातेत्यादिप्रश्नाः स्वभावतः पुरः समायान्ति । एवमादीन् प्रश्नान्

१०. अखण्डं सच्चिदानन्दमवाङ्मनसगोचरम् ।

आत्मानमखिलाधारमाश्रयेऽभीष्टसिद्धये ॥

विस्तरेणावलोकयितुमस्य व्याख्यावलोकनीया ।

समाधातुमज्ञानस्य स्वरूपज्ञानमावश्यकम् । अत्रेदमवधेयं यदज्ञानं ज्ञानस्याभावरूपं नास्ति । इदमनिर्वचनीयमस्ति । अस्य स्वरूपनिरूपणं न शक्यसम्भवम् । न सन्नासत् । यदीदं सदिति कथ्यते तदाध्यनुपपत्तिर्भवति, जाते ज्ञानेऽस्य बाधात् । तदेव वस्तु सदिति कथ्यते यस्य त्रैकालिको बाधो न स्यात् । यतोऽस्य प्रतीतिर्भवतीतीदमसदित्यपि वक्तुं न शक्यते । अतः सदसङ्ग्रहामस्यानिर्वचनीयतास्वीकृतिरेव तर्कसंहगमिनी । सांख्यस्य प्रकृतिरिवेदं त्रिगुणमास्ते । इदं भावरूपं ज्ञानविरोधि चास्ते । अस्मादेव कारणात् सर्वे जनोऽनुभवति—‘अहमज्ञ’ इति ।<sup>१</sup> इत्यमज्ञानं न सन्नासदिति वक्तुं शक्यते—‘सञ्चेन्न बाध्येत, असञ्चेन्न प्रतीयेत ।’

### अज्ञानस्य ( मायायाः ) कतिपयानि वैशिष्ट्यानि

१—सांख्यस्य प्रकृतिरिवेदमज्ञानमप्यचेतनं जडञ्चास्ते ।<sup>२</sup> सांख्यस्य प्रकृतिरिविनाशिन्यतो सतीति स्वीक्रियते । किन्तवद्वैतवेदान्तस्येयं मायाऽस्वातन्त्र्यान्नास्ते सतीत्यवचेयम् । अद्वैतवेदान्तस्य मायेयं स्वरूपधारणाय ( स्वास्तित्वाय ) ईश्वर आश्रिता भवतीति सिद्धान्तः ।

२—माया ब्रह्मणः शक्तिरस्ति । इयं पूर्णतस्त्रैवाश्रिता भवति । मायायां ब्रह्मणश्च सम्बन्धो विशिष्ट आस्ते ।

३—इयं भावरूपाऽस्ते । तथापि नेयं सतीति वक्तुं शक्यते । अस्या अभावरूपताभावादेवेयं भावरूपा निगद्यते ।<sup>३</sup>

४—अस्या आवरणविक्षेपनामकमस्ति शक्तिद्वयम् । आवरणशक्त्येयं ब्रह्मणो यथायं स्वरूपमाच्छादयति तथा विक्षेपशक्त्या तस्मिन् स्वावृतात्मन्यन्यद्वस्त्वाकाशादिप्रपञ्चमुद्भावयति ।<sup>४</sup>

१. अज्ञानं तु सदसङ्ग्रहामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं ज्ञानविरोधि भावरूपं यत्किञ्चिदिति वदन्त्यहमज्ञ इत्याद्यनुभवात् । ‘देवात्मशक्ति स्वगुणैर्निरूढाम्’ इत्यादिश्रुतेश्च । पू० १४ ॥

२. त्रिगुणमविवेकि विषयः सामन्यमचेतनं प्रसवधर्मि । व्यक्तं तथा प्रधानं………॥ सां० का० ११ ॥

३. अज्ञानं तु सदसङ्ग्रहामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं ज्ञानविरोधि भावरूपं यत्किञ्चिदिति वदन्ति । ( पू० १४ )

४ अस्य ग्रन्थस्य पञ्चविंशतिपुष्टमवलोकनीयम् ।

५—इयं न सती न चासत्यास्ते । अस्याः स्वरूपस्य याथार्थ्येन निरूपणाभावादेवेयं सदसद्गुच्छामनिर्वचनीया निगद्यते ।

६—इयं भ्रान्तेरध्यासस्य च जनन्यास्ते । ब्रह्मणि जगद्भ्रमस्योत्पादन इयमेव कारणमस्ति ।

७—समुत्पन्ने च ज्ञान इयमपगता भवति ।

### मायायाः ( अज्ञानस्य ) भेदद्वयम्

मायाया ( अज्ञानस्य ) भेदद्वयमस्ति—समष्टिव्यजित्श्च । पूर्वं प्रतिपादितया रीत्या यदाऽविद्या स्वावरणशक्या निखिलमाच्छादयति तदा सा समष्टिपदब्यपदेश्या भवति तथा यदैकं वस्त्वाच्छादयति तदा व्यष्टिपदनिर्देश्या जायते—“इदमज्ञानं समष्टिव्यष्टधभिप्रायेणकमनेकमिति च व्यवहित्यते ।” इत्यादि ( पृ० १६ ) ।

### ईश्वरः

निर्विशेषं निर्गुणञ्च ब्रह्म यदा मायात्मकसमष्टिरूपोपाधिनाऽवृतं भवति तदा तत् सगुणं ब्रह्माऽवेश्वर इति निगद्यते—“इदमज्ञानं समष्टिव्यष्टधभिप्रायेणकमनेकमिति च व्यवहित्यते । ” । इयं समष्टिरूपकृष्टोपाधितया विशुद्धसत्त्वप्रधाना । एतदुपहितं चैतन्यं सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वनियन्तृत्वादिगुणकमव्यक्तमन्तर्यामी जगत्कारणमीश्वर इति च व्यपदिश्यते, सकलज्ञानावभासकत्वात् ।” ( वेदान्तसारः पृ० १६ ) ।

### जीवः

जीवः प्रकर्त्तेणाज्ञः प्रायेणाज्ञो वेति व्युत्पत्त्या प्राज्ञ इत्यपि कथ्यते । अज्ञानस्य मायाया वा व्यष्टिरूपोपाधिनाऽवृतः सन्नात्मा जीवः कथ्यते—“इयं व्यष्टिनिकृष्टोपाधितया मलिनसत्त्वप्रधाना । एतदुपहितं चैतन्यमल्पज्ञत्वानीश्वरत्वादिगुणकं प्राज्ञ इत्युच्यते, एकाज्ञानावभासकत्वात् ।” ( पृ० १९ ) । जीवोऽयं शरीरस्येन्द्रियाणां आध्यक्षस्तथा कर्मफलस्य भोक्ताऽस्ते ।

### बन्धनम्

वेदान्तानुसारं समस्तोऽयं जगत्प्रपञ्चो मिथ्या जडो दुःखपूर्णश्चास्ते । केवलं

ब्रह्मैव सच्चिदानन्दस्वरूपं वर्तते ।<sup>१</sup> अद्वैतवेदान्ते जीवो ब्रह्मणोऽभिन्नो निगदितः । अत एव वेदान्तप्रत्यस्य विषयो जीवब्रह्मैक्यं प्रतिपादितमास्ते ।<sup>२</sup> यावज्जीवोऽविद्या॑शुद्धलया निगडितो भवति तावदेव तस्य वैयक्तिकी सत्ता विराजते । अज्ञानेन निगडितो जीवः स्वं सांसारिकवस्तुभिः सम्बद्धं तदभिन्नं वाऽनुभवति । वेदान्तोक्त-दिशा साधनानुष्ठानेन जायमाने ज्ञाने विगलिते चाविद्यावन्धने जनोऽनुभवति—‘नाहं शरीरम्’, ‘न चास्मीन्दियम्’ ‘नास्मि मनः’ ‘न च वर्ते बुद्धि’ रिति । सः स्वम-द्वितीयाखण्डब्रह्मणोऽभिन्नमेवानुभवति,<sup>३</sup> जानाति । इयमेवास्ते वास्तविकी स्वरूपोप-लब्धिः । परञ्चाविद्यावशाद्यावत्स्मिन्नहङ्कारस्य रागद्वेषादीनाच्च भावना विलसन्ति तावज्जीवो ब्रह्मणा सह स्वकीयं तादात्म्यं नावबुद्ध्यते । स स्वकीयं सत्यं चैतन्य-स्वरूपं नानुभवति । एतदेवास्ते जीवस्य बन्धनम् । अज्ञानमेव बन्धनमस्ति ।

### मोक्षः

भारतीयमनीषा मोक्षं मानवजीवनस्य सर्वस्वं मन्यते । वेदान्तानुसारं मोक्षस्तु केवलं ज्ञानेनैव लब्धुं शक्यते न तु कर्मभिः । जीवेन स्वस्य सत्यस्य यथार्थस्य च रूपस्य ज्ञानमेव मोक्ष इति निगद्यते । स्वरूपज्ञानमेव मोक्ष इति वेदान्तनवनीतम् । मोक्षो ब्रह्मेति पर्यायवाच्चिनौ स्तः । यावदयं जीवोऽज्ञानस्य शक्तिभिर्निगडितो भूत्वा स्वं जगत्पञ्चमवैति तावदत्रेतस्तरः परिभ्रमति । यदा सोऽतीतस्य संस्कारवशाद्वर्त्त-मानकालीनयाः साधनायाः परिणामाच्च ब्रह्म साक्षात्करोति (अर्थात् स्वकीयं यथार्थं रूपं जानाति) तदा मुक्तो भवति, ब्रह्म भवति । ज्ञानोदयेनाज्ञानविनाशस्यैव नाम मोक्ष इति ।

### सांख्यमद्वैतवेदान्तश्च

अद्वैतवेदान्तस्याध्ययने गृहीतनियमो विचक्षणश्छात्रस्तत्त्वानुसन्धानक्रमे कदाचि-त्पश्यति सांख्यस्य प्रभावमद्वैतवेदान्ततत्त्वनिर्धारणे ।

वेदान्तः सांख्यदर्शनेन प्रभावितोऽस्ति । वस्तुतः सांख्यदर्शनस्यायं प्रभावोऽद्वैत-

१. वस्तु सच्चिदानन्दाद्यं ब्रह्म । ( पृ० १४ )

२. विषयो जीवब्रह्मैक्यं शुद्धचैतन्यं प्रमेयम् । ( पृ० ११ ) ।

३. ‘सोऽखिलबन्धरहितो ब्रह्मनिष्ठः’ ( पृ० ८३ ) तथा ‘अखण्डं ब्रह्मावतिष्ठते’ ( पृ० ८७ ) ।

वेदान्ते कियानस्तीति परीक्षायै दर्शनयोद्दर्घ्योः सुष्टिप्रलयप्रक्रियायास्त्वया चेतनवैशिष्ठ्यस्य चाव्ययनं कर्तव्यम् ।

सांख्यस्य प्रकृतिस्त्रिगुणात्मिकाऽस्ते । एकत्र मिलितानां सत्त्वरजस्त्वमसां साम्यावस्थैव प्रकृतिर्निर्गच्छते । अनयैव प्रकृत्या समग्रस्य जडजगतः सुष्टिर्वति । यदेयं जडप्रकृतिः पुरुषस्य संसर्गे समायाति तदात्र स्पन्दनं प्रादुर्भवति । तस्मिन् काले प्रकृतेर्बुद्धिर्बुद्धेरहङ्कारोऽहङ्कारात् पञ्च तन्मात्राण्येकादशेन्द्रियाणि च समुत्पद्यन्ते । एकादशेन्द्रियाणि सन्ति — पञ्च कर्मेन्द्रियाणि पञ्च ज्ञानेन्द्रियाण्येकादशं मन इति । पञ्चतन्मात्रेभ्यः पञ्चमहाभूतान्युत्पद्यन्ते ।

सांख्यमते केवलं पुरुषस्यैव भोगार्थमपवर्गर्यज्ञ प्रकृतिः सुष्टिकार्ये प्रवर्तते ।<sup>१</sup> समस्तो जगत्प्रपञ्चः प्रकृतरेव परिणामः ।

अद्वैतवेदान्तोऽपि सम्पूर्णस्य जगत उत्पत्तिं विगुणात्मकादव्यक्तादज्ञानव्यपदेश्यात् रवीकुरुते । अयमव्यक्तेन सह पुरुषस्य स्थाने ज्ञाहाणः संयोगं सृष्टेः कारणरूपेण स्वीकरोति । अज्ञानमपि जडं विगुणात्मकञ्चास्ते ।

सांख्यं समग्रस्य जगत्प्रपञ्चस्य कारणं प्रकृतिर्भेद मन्यते । जगतः सर्वं कार्यं प्रकृत्यधीनम् । पुरुषस्तु सुष्टिकर्मण्युदासीन एव सर्वदाऽस्ते । स बुद्धेः संसर्गादात्मानं सुखिनं दुःखिनमन्यते । वस्तुतस्तु सः सृष्टेः केवलं तटस्थः साक्षी चास्ते । अहङ्कारेण विमूढात्मा सः स्वस्मिन् कर्तृत्वं भोक्तृत्वञ्च रवीकरोति । सत्यन्त्वदभास्ते यत्सांख्यानुसारं पुरुषस्य बन्धनं मोक्षश्चारोपिती, न वास्तविकौ । यथा सैन्यस्य जयपराजयौ सैन्याद्यक्ष आरोपितौ भवतस्त्वैव प्रकृतेरेव बंधमोक्षौ पुरुष उपचर्यते —

तस्मान्न व्यते नापि मुच्यते नापि संसरति कश्चित् ।

संसरति व्यते मुच्यते च नानाश्रया प्रकृतिः ॥ ( सांख्यकारिका—६२ )

अद्वैतवेदान्तानुगुणमपि आत्मा (जीवः) न बद्धो भवति न च मुक्तः । स नात्मे मुमुक्षुनं च मुक्तः । न तस्य निरोधो भवति न चोत्पत्तिः । ( पञ्चदशी, कूटस्थदीपप्रकरणे—७१ ) । अत्राद्वैतवेदान्तस्य सांख्यस्य च प्रक्रियायां पर्याप्तं साम्यं प्रतीयते । परञ्च क्षयोर्भेदोऽयमन्त्र वर्तते यत्सांख्ये बन्धमोक्षयोः क्रिया मिथ्या नास्ति ।

१०. पुरुषस्य दर्शनार्थं कैखल्यार्थं तथा प्रधानस्य ।

पद्मबन्धवदुभयोरपि संयोगस्तत्कृतः सर्गः ॥ सांख्य० २१ ॥

तत्र प्रकृतेबन्धमोक्षी पुरुष आरोपिती भवतः । परच्च वेदान्तप्रक्रियायां यदा प्रकृति-  
रेवाज्ञानं आन्तिश्चास्ते, तदा बन्धमोक्षावपि आन्ती स्तः ।

अद्वैतवेदान्त आत्मा एक एवास्ते अयमज्ञानस्य व्यष्टधोपहितो भूत्वा नाना  
प्रतीयते । सांख्यं पुरुषनानात्वं स्वीकुरुते । तदनुसारं पुरुषास्तु बहवः सन्ति—  
जन्ममरणकरणानां प्रतिनियमादयुगपत्रवृत्तेश्च ।

पुरुषबहुत्वं सिद्धं त्रैगुण्यविषययाच्चैव ॥ ( सांख्यकारिका-१८ )

इत्थमस्माभिः सांख्यस्य वेदान्तस्य च कतिपयेषु सिद्धान्तेषु साम्यं प्रत्यक्षीक्रियते ।  
परच्च सांख्यापेक्षया वेदान्तस्य बहवः सिद्धान्ता अधिकविकसितास्तथा-भिन्नाः सन्ति ।  
सांख्याद्वैतवेदांतस्याधिको विकासस्तु स्वाभाविक एव । सांख्यमद्वैतवेदांतात्प्राचीनतर  
आस्ते । स्वतत्त्वानां निर्धारणे सांख्यस्य स्वतन्त्रं चिन्तनमासीदित्यत्र नास्ति कस्य-  
चिद्विद्वयो वैमत्यम् । वेदान्तस्य तत्त्वप्रक्रिया सांख्यमाधारीकृत्य सरलसरलया रीत्या  
विकसिता जाता । सांख्येन यथा कृतं तथा वेदान्तेनान्वकारे मार्गान्वेषणं न विहितम् ।  
तस्य समक्षं सांख्यस्य विकसिता तत्त्वप्रक्रिया विपुलं तत्त्वचिन्तनश्चासीत् । अतः  
सांख्यापेक्षया वेदान्तस्य चिन्तनघाराया अधिकं सुस्पष्टत्वं विस्तृतत्वं तर्कसङ्गतत्वच्च  
स्वाभाविकमेवेति शम् ।

अगस्त १९७४

विदुषां वशंवदः—  
रमाशङ्कर त्रिपाठी

## प्राक्कथन

वर्षमी पी-एच० डी० को उपाधि लेकर निकला ही था कि स्नातकोत्तर महा-विद्यालय ( Post graduate College ) वृन्दावन में संस्कृत के अध्यापन का सुयोग मिला। वहाँ अपेक्षाकृत अन्य कठिन विषयों के साथ ही दर्शन पढ़ाने का भार मेरे कन्धों पर डाला गया। अद्ययन-अध्यापन का क्रम चलता रहा। कक्षा के विद्यार्थियों की कल्याण-कामना से निर्धारित ग्रन्थों के उत्तम संस्करण संकलित किये जाने लगे। किन्तु 'वेदान्तसार' का ऐसा कोई संस्करण न मिला जो विद्वानों के साथ ही विद्यार्थियों का भी मनस्तोष कर सके। इस कमी की पूर्ति का संकल्प उसी समय मन में ले लिया गया। संयोग, सौभाग्य या दुर्भाग्य वश उसी वर्ष सत्रावसान होते-होते विहारी जी की पुरी वृन्दावन को छोड़कर काशी हिन्दू विश्व-विद्यालय में चला आना पड़ा। यहाँ कार्यों की अधिकता ने उक्त पावन संकल्प को बर्खी तक पूरा न होने दिया। कार्य पर कार्य आते गये। मन अधीर था अपनी चिरचिन्तित प्रतिज्ञा पूरी न होने के कारण। किन्तु विश्वनाथ जी की कृपा से आज वह संकल्प साकार होने जा रहा है। अतः अन्तःकरण आनन्द से उद्घेलित है। आशा है, वेदान्तसार का यह सर्वथा नवीन संस्करण अपनी 'कौमुदी' के साथ विद्वानों, विद्यार्थियों तथा सुधी-जनों को समान सन्तोष प्रदान कर उनका आशीष प्राप्त करने में शत-प्रतिशत सफल होगा।

वेदान्तसार के इस संस्करण को 'कौमुदी' नामक संस्कृत एवं हिन्दी व्याख्या से अलड़कृत करके इसके सौभाग्य को द्विगुणित करने का प्रयास किया गया है। [मेरे अन्तःकरण की चिरसंगिनी यह 'कौमुदी' आशा ही नहीं, अपितु दृढ़ विश्वास है] कि मनोषियों एवं साधु-जनों के शुभाशंसा का भाजन बनेगी।

( २० )

इस संस्करणको सजाने-सवारने में वेदान्तसार के मेरठ, प्रयाग तथा वासाणसी से प्रकाशित आधुनिक संस्करण तथा नृसिंह सरस्वती की सुबोधिनी और रामतीर्थ की विद्वन्मनोरञ्जिनी अधिक सहायक रही हैं। इनमें भी प्रयाग का संस्करण तथा विद्वन्मनोरञ्जिनी मेरे लिए अधिक उपयोगी रहे। मैं इन सबका हृदय से आभर मानता हूँ।

नागपञ्चमी  
विक्रम सं० २०२९  
१४-८-१९७२

रमाशङ्कुर त्रिपाठी

वेदान्तसार का यह चतुर्थ संस्करण निकल रहा है। स्वतं अवधि में जिस प्रकार इसके तीन संस्करण निकल गये, उससे प्रतीत होता है कि विद्वानों एवं विद्यार्थियों ने इसे हृदय से आशीर्वाद दिया है। लेखक के लिये इससे बड़ी प्रसन्नता की और क्या बात हो सकती है? आशा है, सुधी विद्वज्जन आगे भी इसे अपना बनाकर नौर-क्षीर-विवेक का परिचय देते रहेंगे।

स्वतन्त्रता दिवस  
दि० १५-८-१९७८

रमाशङ्कुर त्रिपाठी

## भूमिका

संसार दुःख का आकर है। प्राणियों का ऐसा कोई भी वर्ग नहीं है, जो इस जगत् में पूर्णरूप से सर्वदा सुखी एवं संतुष्ट रह सके। किसी को सामाजिक दुःख है, तो किसी को मानसिक एवं शारीरिक। कोई भूख की ज्वाला से दग्ध हो रहा है, तो कोई अपने बोरे के समान विशाल एवं मोटे पेट के अंदर पड़े लड्डुओं तथा मालपुओं को लवणभास्कर की सहायता से पचाने का जीतोड़ प्रयास करता हुआ मखमली गद्दे पर करवटें बदलता हुआ निष्फल 'निद्रा-स्तोत्र' का पाठ करता हुआ समूची निशा समाप्त कर देता है। कोई अपनी शारदी कौमुदी की तरह प्रेयसी को दिन रात बाहों में भर लेने का अनवरत स्वप्न देखता रहता है, तो कोई गृहलक्ष्मी बनकर घर में विराजमान प्रेयसी की छाया को भी कण्टक से कम करामाती नहीं समझता है। इस तरह के अगणित द्वन्द्वों से भरपूर इस जगत् में व्यक्ति किसी न किसी दुःख से पीड़ित होकर उससे छूटने का प्रयास करता है। उसका हृदय मस्तिष्क बरबस उस उपाय को ढूँढ़ निकालने का प्रयास करता है, जिससे उसके तथा उसके साथियों का दुःख सर्वदा के लिए उपशमित हो जाय।

बालक अपने अनन्तर जन्म लेने वाले शिशु को देखकर बड़ी ही प्रबल जिज्ञासा के साथ अपनी ममतामयी माँ से प्रश्न करता है—“यह बच्चा कहाँ से आया है, क्यों आया है, तुमने अपने पास इसे क्यों सुलाया है?” आदि-आदि। इस तरह की जिज्ञासा का उदय दो अवस्थाओं में होता है—( १ ) जबकि मानव-भन जागतिक जङ्गाल से कुछ असंपृक्त होने के कारण शान्त एवं निश्चल रहता है और ( २ ) जबकि व्यक्ति का हृदय दैहिक, दैविक तथा भौतिक तापों के थपेड़ों से ममाहित हो तिलमिला उठता है। इन दोनों ही अवस्थाओं में मानव की जिज्ञासा जब अपनी चरम सीमा पर पहुँच जाती है, तब वह संस्कार-सम्पन्न मेघादी व्यक्ति जो कुछ लिखता है, बोलता है तथा समझता है—वह सब दर्शन की परिधि में आता है।

विश्व के प्राचीनतम वाङ्मय ऋग्वेद के नासदीय सूक्त के आविर्भावि के काल

से ही मानव की इस तरह की जिज्ञासा का साक्षात् दर्शन होता है । नासदीय सूक्त का द्रष्टा ऋषि कहता है—“को अद्वा वेद क इह प्रबोचत कुत आ याता कुतः इयं विसृष्टिः ।”

बस, इसी तरह की जिज्ञासाओं से, चाहे वे दुःखों के अभिधात से हुई हों और चाहे शान्त एवं निर्मल हृदय की प्रवृत्तियों से दर्शन शास्त्र की आधार शिला पड़ी ।

भारत अतीत के सुदूर काल से ही मौलिक विचारों एवं चिन्तनों का उर्वर भूमि-भाग रहा है । अतीत या समकाल के तर्कों एवं युक्तियों को काटकर सर्वथा नूतन तथ्य की स्थापना यहाँ की मनीषा का निकष था । अतः सर्वथा विभिन्न दृष्टियों और वौद्धिक आयामों से विचार करने के कारण यहाँ विविध दर्शनसरणियों ने जन्म लिया, जिनमें सांख्य-योग, न्याय-वैशेषिक, मीमांसा एवं वेदान्त आदि आस्तिक दर्शन तथा लोकायत ( चार्वाक ), आर्हत ( जैन ) और सौगत ( वौद्ध ) आदि नास्तिक दर्शन प्रधान हैं ।

वेदान्त को उत्तरमीमांसा भी कहते हैं । इसमें वेदों के अन्तिम भाग उपनिषदों के प्रतिपाद्य विषय जीव और ब्रह्म के स्वरूप का विवेचन किया गया है । वेदान्तों ( उपनिषदों ) के विषय का विवेचन होने के कारण उत्तरमीमांसा को भी वेदान्त कहते हैं, और आजकल उत्तरमीमांसा को इसी नाम से मुख्यतया जाना जाता है । वेदान्तों ( उपनिषदों ) की व्याख्या कई आचार्यों ने विभिन्न दृष्टियों से की है । इनमें शङ्कराचार्य के द्वारा अद्वैत, रामानुजाचार्य के द्वारा विशिष्टाद्वैत, मध्वाचार्य के द्वारा द्वैत, निम्बार्काचार्य के द्वारा द्वैताद्वैत, बल्लभाचार्य के द्वारा शुद्धाद्वैत तथा चैतन्यमहाप्रभु के द्वारा अचिन्त्यभेदभेदवाद का प्रवर्तन किया गया है । अद्वैत वेदान्त शङ्कर वेदान्त के नाम से भी जाना जाता है, क्योंकि इसकी आचार्य-परम्परा में आचार्य शङ्कर का स्थान सर्वाधिक महत्वशाली है । वस्तुतः अद्वैत वेदान्त को जनमानस में प्रतिष्ठित करने का तथा उसे अधिक तर्क संगत बनाने का कार्य आचार्य शङ्कर ने ही किया है ।

आचार्य शङ्कर ने महर्षि वादरायण के ‘ब्रह्मसूत्र’, भगवद्गीता तथा उपनिषदों पर सुधीजन-मन को आनंदोलित कर देने वाले अद्वैतपरक भाष्य की रचना कर

अपने अपराजेय व्यक्तित्व तथा अद्वैत वेदान्त को युग-युग तक म्लान न होने वाली प्रभुता का निविवाद आरोपण कर वस्तुतः अद्वैतवेदान्त को दर्शनों के क्षेत्र में मूर्धाभिषिक्त कर दिया है। प्रसिद्ध इतिहासकारों के अनुसार आचार्य शङ्कर का आविर्भाव ७८८ ई० में और तिरोभाव ८२० ई० में हुआ था। आचार्य शङ्कर ने जिस कार्य को किया है, वस्तुतः उसका प्रबल सूत्रपात्र उपनिषद् युग में ही हो चुका था। आचार्य शङ्कर के परमगुरु आचार्य गौडपाद ने अपनी कारिकाओं में अद्वैत सिद्धान्त का पल्लवन भली भाँति किया है। किन्तु यहाँ सब कुछ होते हुए भी अद्वैतवेदान्तके शरीरी आचार्य शङ्कर के व्यक्तित्व का यश किञ्चित् भी मलिन नहीं किया जा सकता है। इसमें किसी को आपत्ति नहीं है कि यदि शङ्कर का सहयोग न मिला होता तो अद्वैतवेदान्त की जो स्थिति आज है, वह निश्चित ही न रही होती।

### आचार्य शङ्कर के कार्य एवं रचनायें

आचार्य शङ्कर का जन्म सुदूर दक्षिण के द्रविण ब्राह्मण परिवार में हुआ था। इनकी मेधा इतनी तीव्र थी कि इनका कोई भी समकालीन आचार्य इनके सम्मुख विचार-सरणि में स्थिर न हो पाता था। इस आचार्य ने वैदिक वर्णश्रिम-धर्म और अद्वैत वेदान्त के प्रचार एवं प्रसार के लिए भारतवर्ष के चार कोनों में चार पीठों की स्थापना की। उत्तर में हिम शृङ्खलाओं के मध्य बदरिकाश्रम के निकट ज्योतिष्ठीठ, पूरब में पुरुषोत्तम क्षेत्र ( पुरी ) में गोवर्धनपीठ, दक्षिण में रामेश्वर क्षेत्र में शृङ्खलेरीपीठ और पश्चिम में द्वारका धाम में शारदापीठ। इसके अतिरिक्त भी आचार्य ने अपने निवास के लिए कांची में कामकोटिपीठ की स्थापना की थी। इन पीठों पर अभिषिक्त आचार्य भी शङ्करचार्य कहे जाते हैं। ये अद्वैत वेदान्त के मर्मज्ञ एवं विद्वान् हुआ करते हैं। ये आचार्य भी समय-समय पर कुछ वेदान्त-ग्रन्थों की रचना शङ्कराचार्य के नाम से किया करते हैं। यही कारण है कि शङ्कराचार्य के नाम से प्राप्त होने वाले ग्रन्थों में कौन-कौन ग्रन्थ आदि शङ्कराचार्य द्वारा रचित हैं, इसका निर्णय करना यदि असम्भव नहीं तो अत्यन्ते कठिन। अवश्य है। किर भी कुछ ऐसे ग्रन्थ हैं, जिन्हें आदि शङ्कराचार्य की निविवाद कृति माना जाता है। ब्रह्मसूत्र, भगवद्गीता, ईश, कठ, प्रश्न, मुण्डक, ऐतरेय, तैत्तिरीय, छान्दोग्य और बृहदारण्यक पर लिखा गया भाष्य आदि शङ्कराचार्य

की ही रचना सर्वसम्मति से स्वीकार की जाती है । विष्णु सहस्रनामभाष्य, सन्तुजातीयभाष्य, गायत्रीभाष्य और मंडलब्राह्मणोपनिषद् पर राजयोग भाष्य प्रौढ़ता तथा शौली के आधार पर आदि शङ्कर के माने जाते हैं । उपदेशसाहस्री, विवेक-चूडामणि, आत्मबोध, अपरोक्षानुभूति, पञ्चीकरण, दक्षिणामूर्तिस्तोत्र और मोह-मुद्गर भी आदि शङ्कराचार्य की ही रचनाये हैं—ऐसी विद्वानों की निविशंक धारणा है । कुछ विद्वान् प्रपञ्चसार तथा सौन्दर्यलहरी को आदि शङ्कराचार्य की कृति मानने में सन्देह करते हैं ।

आचार्य शङ्कर ने जिस अद्वैत-कल्पवृक्ष को सिद्धित, पल्लवित तथा पुष्पित किया, उसे अधिक समृद्ध करने में आगे चलकर करिपय आचार्यों ने अपना बहुमूल्य योगदान किया । इनमें बृहदारण्यकोपनिषद्-भाष्यवार्तिक, तैत्तिरीयोपनिषद्-भाष्यवार्तिक, दक्षिणामूर्तिस्तोत्रवार्तिक, पञ्चीकरणवार्तिक तथा नैष्कर्म्यसिद्धि के रचयिता सुरेश्वराचार्य, ब्रह्मसिद्धि के निर्माता मण्डनमिश्र, चतुःसूत्रीभाष्य पर पञ्चपादिका नामक व्याख्या के कर्ता पद्मपादाचार्य, विवरणप्रमेयसंग्रहकार माघवाचार्य, शारीरकभाष्य पर वेजोड़ रचना 'भामती' के रचयिता आचार्य वाचस्पति मिश्र, वेदान्तकौमुदीकार रामाद्वय तथा चित्सुखी के निर्माता चित्सुखाचार्य आदि स्वनामधन्य विद्वानों का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है ।

आचार्यों की इसी महनीय परम्परा में आगे चल कर ईसा की पन्द्रहवीं शताब्दी में परमहंस परिव्राजकाचार्य सदानन्द ने वेदान्तसार नामक अत्यन्त लोकप्रिय प्रकरण-ग्रन्थ की रचना की । अद्वैत वेदान्त के सुदृढ़ दुर्ग में प्रवेश पाने के लिए यह एक सरलतम प्रवेश द्वार है । वस्तुतः अद्वैत वेदान्त के समूचे क्षीरसागर का सश्रम आलोड़न करके मधुर नवनीत को ग्रन्थकार ने इस ग्रन्थ में सजा सवार कर रखा है ।

### वेदान्तसार की शैली

वेदान्तसार की भाषा सरल, सुव्योध एवं स्पष्ट है । इसकी शैली बोध-गम्य एवं बाढ़म्बर-विहीन है । स्वत्य तथा सुस्पष्ट शब्दों में अधिक और गम्भीर बात को व्यक्त करने की ग्रन्थकार की शैली मनोहारिणी तथा अद्भुत है । अन्य दार्शनिकों की तरह बात को घुमाफिरा कर किसी बात को दुरुह बनाने

की इनको प्रकृति नहीं है । टेढ़ी से टेढ़ी बात को भी सीधे-सादे ढंग से बतला कर पाठक को वेदान्त की ग्रन्थियों को सुलझाने में प्रोत्साहन प्रदान करना इस अन्यकार की अपनी विशेषता है । अन्य दर्शनकारों की तरह नव्य-न्याय की भाषा में, अपने ग्रन्थ की रचना कर सदानन्द से अपनी बात को बखेड़ा बनाने से पूरी क्षमता के साथ बचा लिया है । वेदान्तसार की ये ही विशेषताएँ आज विद्वन्मण्डली में इसे गौरव प्रदान कर रही हैं । सम्प्रति अनेक यूरोपीय भाषाओं में इनका अनुवाद उपलब्ध है, जिससे इसकी लोकप्रियता एवं उपादेयता का स्पष्ट परिचय मिलता है ।

### वेदान्तसार की टीकाएँ

वेदान्तसार पर सम्प्रति तीन प्राचीन संस्कृत टीकाएँ मिलती हैं इनका विवरण निम्न-निर्दिष्ट है—

( १ ) सुबोधिनी या सम्बोधिनी—वेदान्तसार पर प्राप्त टीकाओं में यह सर्वाधिक प्राचीन है । इस टीका के कर्ता के नाम है 'नूर्सिंह सरस्वती' । इन्हें नरसिंह या नरहरि भी कहा जाता था । ये काशी में विश्वनाथमन्दिर के आसपास कहाँ रहते थे । अपनी टीका की समाप्ति पर अपने तथा अपने निवास-स्थल के विषय में इन्होंने जो कुछ लिखा है, उससे इनकी काशीपुराधीश्वर विश्वनाथ में अटूट श्रद्धा प्रतीत होती है । इनकी टीकाओं को देखने से यह भी पता चलता है कि वेदान्तसार के कर्ता सदानन्द इनके परम गुरु अर्थात् गुरु के गुरु थे । टीका की, पुष्पिका में इन्होंने अपने गुरु का नाम कृष्णानन्द बतलाया है । नूर्सिंह ने अपनी टीका को रचना शक संवत् १५१० अर्थात् ईस्वी सन् १५८८ में की थी । इनकी टीका के मनन से यह बात पूर्ण स्पष्ट हो जाती है कि ये वेदान्तविद्या के सुविज्ञ आचार्य तथा योग के अनुपम साधक विद्वान् संन्यासी थे ।<sup>१</sup>

१. विमुक्तक्षेत्रे परमे हि क्षेत्रे सदा पवित्रे नरसिंहयोगी ।

वेदान्तसारस्य चकार टीकां संबोधिनीं ( सुबोधिनीं ) विश्वपतेःपुरस्तात् ॥

जाते पञ्चशताधिके दशशते संवत्सराणां पुनः,

सङ्काते दशवत्सरे प्रभुवरथीशालिवाहे शके ।

( २ ) विद्वन्मनोरञ्जिनी—इस टीका के निर्माता कृष्णतीर्थ के शिष्य प्रसिद्ध विद्वान् रामतीर्थ यति हैं । म० म० गोपीनाथ कविराज के अनुसार ये मधुसूदन सरस्वती के समकालीन थे । मधुसूदन सरस्वती अप्पय दीक्षित के परवर्ती माने गये हैं । अप्पय दीक्षित का काल १५२० से १५९२ ई० माना गया है । अतः मधुसूदन सरस्वती तथा रामतीर्थ का काल ईसा की सत्रहवाँ शती का द्वितीय चरण माना जा सकता है । विद्वन्मनोरञ्जिनी वेदान्तसाररूपी सुवर्ण में मुहागे का काम करती है । यह टीका अत्यन्त सरल, सुवोध एवं भावपूर्ण है । सुवोधिनी की अपेक्षा यह विस्तृत तथा सरलता से बोधगम्य होनेवाली है । यह टीकाकार कठिन विषय को सरल बनाने में सदानन्द से भी एक पग आगे है ।

( ३ ) बालबोधिनी—इस टीका के रचयिता आपदेव द्वितीय है । ये ईसा की सत्रहवाँ शती के प्रख्यात मीमांसकों में अन्यतम माने गये हैं । बालबोधिनी विलष्ट एवं दुर्वोध है । यदि इसका नाम बालबोधिनी की अपेक्षा बृद्धबोधिनी होता तो अधिक सार्थक होता । यह टीका 'वाणीविलास प्रेस, श्रीरङ्गम्' से प्रकाशित हुई थी ।

इनके अतिरिक्त भी मैनुस्क्रिप्ट्स के विभिन्न कैटलागों में वेदान्तसार की कुछ और टीकाओं का नाम-निर्देश मिलता है; किन्तु ये अभी तक न तो देखने में आई हैं और न कहां ये प्रकाशित हो हुई हैं ।

### सदानन्द का स्थिति-काल

नृसिंह सरस्वती ने अपनी टीका सुवोधिनी के अन्त में उसकी रचना का काल १५८८ ई० ( शक १५१० ) बतलाया है । सदानन्द नृसिंह सरस्वती के परम-गुरु ( गुरु के गुरु ) थे । गुरु-शिष्य-परम्परा में प्रत्येक पीढ़ी के लिये २५ वर्ष का समय देना पर्याप्ति होता है । अतः सदानन्द का काल १५३८ ई० के कुछ पूर्व तथा उसके वर्तमान समय तक मानना अधिक समीचीन होगा । यदि परमगुरु

प्राप्ते दुर्मुखवत्सरे शुभशुचौ मासे नवम्यां तिथौ,

प्राप्ते भार्गववासरे नरहरिष्ठीकां चकारोज्ज्वलाम् ॥

इति श्रीकृष्णानन्दभगवत्पूज्यपादशिष्यश्रीनरसिंह -

सरस्वतीकृता वेदान्तसारटीका समाप्ता ।

( काशी हि० वि० वि० के मैनुस्क्रिप्ट से उद्धृत )

शब्द का अर्थ है—‘गुरु का गुरु’ तो इसके आधार पर सदानन्द को सोलहवीं शताब्दी के प्रथम चरण से पूर्व नहीं खोंचा जा सकता है; जैप्पा कि कतिपय विद्वानों ने करने का दुष्प्रयास किया है ।

### सदानन्दों की अधिकता

संस्कृत-वाङ्मय में एकाधिक सदानन्द नामधारी विद्वान् मिलते हैं । इनमें कुछ विशिष्ट विद्वान् तथा ग्रन्थ-रचयिता भी थे । किन्तु ध्यान से इन सदानन्द नामक आचार्यों के विषय में अध्ययन करने से स्फटिक की भाँति यह बात स्पष्ट हो जाती है कि सभी सदानन्द एक नहीं भिन्न-भिन्न हैं, और इनकी कृतियों के विषय में कोई भ्रान्ति नहीं हो सकती है ।

### वेदान्तसार के प्रतिपाद्य विषय

अद्वैत वेदान्त के प्रमुख तत्त्व एवं सिद्धांत ही वेदान्तसार के प्रतिपाद्य विषय हैं । वेदान्तसार के इन प्रतिपाद्य विषयों को समझ लेने पर वेदान्त की प्रक्रिया एवं वेदान्तसार को समझने में सरलता होगी । अतः यहाँ वेदान्तसार के इन प्रतिपाद्य विषयों का दिग्दर्शन कराया जा रहा है ।

### आत्मा

वस्तुतः आत्मा ही सत्य है, यथार्थ है । उसके अतिरिक्त जो भी कुछ प्रतीत हो रहा है, सब मिथ्या है, भ्रम है । वेदान्त-सम्प्रदाय में आत्मा एवं ब्रह्म—दोनों—पर्यायवाचक शब्द हैं । आत्मा सत् चित् और आनन्दस्वरूप है । सच तो यह है कि ब्रह्म ( आत्मा ) न तो सत् है, न तो चित् है और न आनन्दस्वरूप ही है । वह निर्गुण है, निर्धर्म है । ऐसी अवस्थाएँ उसे सत्, चित् तथा आनन्द-रूप कहना कैसे युक्ति-संगत हो सकता है ? इसका उत्तर यही दिया जा सकता है कि आत्मा को सच्चिदानन्द कहना औपचारिकमात्र है । वस्तुतः सच्चिदानन्द का अर्थ है—ब्रह्म ( आत्मा ) वह है जो असत् अचेतन तथा निरानन्द नहीं है । यह आत्मा ज्ञान का आश्रय नहीं, अपितु ज्ञानस्वरूप ही है ।

### अज्ञान

अज्ञान को माया और अविद्या भी कहा जाता है । प्रश्न उठता है, यदि ब्रह्म निर्विशेष तथा निर्लक्षण है तो उससे सविशेष तथा सलक्षण जगत् की सृष्टि कैसे हुई ? एक ब्रह्म से इस नानारूपात्मक जगत् की उत्पत्ति कैसे सम्भव हुई ? आदि

प्रश्नों के समाधान के लिए अज्ञान का स्वरूप जानना आवश्यक है। यहाँ यह समझ लेना आवश्यक होगा कि अज्ञान ज्ञान का अभाव रूप नहीं है। यह अनिर्वचनीय है। इसके स्वरूप का कुछ भी निर्धारण सम्भव नहीं है। यह न सत् है और न असत् ही। यदि इसे सत् माना जाय तो भी ठीक नहीं हो सकता, क्योंकि ज्ञान होने की अवस्था में इसका बोध हो जाता है। वही वस्तु सत् होती है, जो त्रिकाल में बाधित न हो सके। इसे असत् भी नहीं माना जा सकता, क्योंकि प्रतीति होती है। अतः इसे सत् तथा असत् आदि से अनिर्वचनीय मानना ही तर्कसम्मत होगा। सांख्य की प्रकृति की भाँति यह त्रिगुण है। यह भावरूप एवं ज्ञानविरोधी भी है। यही कारण है कि प्रत्येक व्यक्ति यह अनुभव करता है कि “अहमज्ञ” ‘मैं अज्ञ हूँ’।

### ‘अज्ञान ( माया ) की कुछ विशेषताएँ

१—सांख्य की प्रकृति की भाँति ही यह भी अचेतन और जड़ है। सांख्य की प्रकृति अविनाशी होने के कारण सत् है, किन्तु अद्वैत वेदान्त की यह माया स्वतंत्र न होने के कारण सत् नहीं है। यह अपने अस्तित्व के लिये ईश्वर पर आधारित है।

२—माया ब्रह्म की शक्ति है। यह ब्रह्म से अविभाज्य तथा पूर्णतः उसी पर आधारित है। माया और ब्रह्म का सम्बन्ध भी एक विशेष प्रकार का ही सम्बन्ध है, जिसे ‘तादात्म्य’ सम्बन्ध कहते हैं।

३—यह भावस्वरूप है। फिर भी इसे सत् नहीं कहा जा सकता। अभावात्मक न होने के कारण ही इसे भावरूप माना जाता है।

४—इसकी आवरण तथा विक्षेप नामक दो शक्तियाँ हैं। अपनी आवरण शक्ति से यह वस्तु ( ब्रह्म ) के यथार्थ रूप को ढक लेती है, और विक्षेप शक्ति से उसमें अन्य वस्तु ( अर्थात् जगत् के ) होने का भ्रम पैदा करती है।

५—यह न सत् है, न असत् है। इसके स्वरूप का ठीक-ठीक निर्धारण न हो सकने के कारण इसे अनिर्वचनीय कहते हैं।

६—यह भ्रान्ति और अध्यास की जननी है। इसी के कारण ब्रह्म में जगत् का भ्रम होता है।

७—यह ज्ञान से समाप्त हो जाती है।

## माया ( अज्ञान ) के भेद—

माया ( अज्ञान ) के दो भेद हैं—( १ ) समष्टि और ( २ ) व्यष्टि । ऊपर बतलाये गये प्रकार से जब अविद्या अपनी आवरण शक्ति के द्वारा सब वस्तु ढक लेती है, तब उसे अविद्या या अज्ञान की समष्टि कहते हैं, और जब एक वस्तु को ढकती है, तब उसे अविद्या या अज्ञान की व्यष्टि कहते हैं ।

### ईश्वर

निर्विशेष एवं निर्गुण ब्रह्म जब माया को समष्टि रूप उपाधि से आवृत्त होता है, तब सगुण ब्रह्म या ईश्वर कहा जाता है ।

### जीव

जीव को व्यष्टि एवं प्राज्ञ भी कहते हैं । अज्ञान या माया को व्यष्टि रूप उपाधि से आवृत्त होने पर आत्मा को जीव कहा जाता है । यह शरीर और इन्द्रियों का अध्यक्ष तथा कर्म-फल का भोक्ता है ।

### बन्धन

वेदान्त के अनुसार सभस्त जगत्प्रपञ्च असत्य, जड़ और दुःखपूर्ण है । एकमात्र ब्रह्म ही सत् चित् एवं आनन्दमय है । जीव और ब्रह्म अभिन्न हैं । जब तक जीव अविद्यारूपी पाश में जकड़ा रहता है, तभी तक उसकी वैयक्तिक सत्ता रहती है । वह अपने आप को संसार की वस्तुओं से जुड़ा हुआ अथवा अभिन्न मानने लगता है । साधना के फलस्वरूप जब जीव का अविद्यारूपी पाश, ज्ञान के उदित होने पर, बिनष्ट हो जाता है, तब उसे भान होता है कि न वह शरीर है, न इन्द्रिय है, न मन है और न बुद्धि ही है । वह अपने आपको अद्वितीय अखण्ड ब्रह्म से अभिन्न समझने लगता है । यही है उसकी अपने सही स्वरूप की उपलब्धि । किन्तु अविद्या के कारण जब तक उसमें अहंकार एवं राग-द्वेष आदि की भावनाएँ बनी रहती हैं, तब तक जीव ब्रह्म के साथ अपने तादात्म्य को नहीं पहचान पाता है । वह अपने सही स्वरूप चैतन्य को नहीं समझ पाता है । यही है जीव का बन्धन । अज्ञान ही बन्धन है ।

### मोक्ष

भारतीय मनीषा ने मोक्ष को भानव-जीवन का सर्वस्व माना है । वेदान्त के अनुसार यह मोक्ष एकमात्र ज्ञान से ही उपलब्ध हो सकता है, कमाँ से नहीं । जीव

के द्वारा अपने सच्चे एवं यथार्थ रूप को जान लेना ही मोक्ष है । मोक्ष और ब्रह्म—ये दोनों—पर्यायिकाची शब्द हैं । जब तक जीव अज्ञान की शक्तियों से जकड़ा जाकर अपने को संसार समझता रहता है, तब तक तो वह इस संसार में इधर से उधर भटकता रहता है । किन्तु जब अतीत के संस्कार तथा वर्तमान की साधनाएँ के फलस्वरूप व्यक्ति ब्रह्म का साक्षात्कार कर लेता है । ( अर्थात् अपने सही रूप को पहचान लेता है ) तब मुक्त हो जाता है, ब्रह्म हो जाता है । ज्ञान के उदय तथा अज्ञान के विनाश का ही नाम मोक्ष है ।

### सांख्य और अद्वैत वेदान्त

अद्वैत वेदान्त का अध्येता व्यक्ति कभी-कभी यह सोचने लगता है कि वेदान्त की भित्ति सांख्य के सिद्धांतों पर आधृत है ।

वेदान्त सांख्य से प्रभावित है । वस्तुतः सांख्य का यह प्रभाव अद्वैत वेदान्त पर किस सीमा तक है ? इसकी परीक्षा के लिए दोनों दर्शनों की सृष्टि एवं प्रलय की प्रक्रिया तथा चेतन की विशेषताओं का अध्ययन करना होगा ।

सांख्य की प्रकृति त्रिगुणात्मक है । एकत्र मिलित सत्त्व, रजस् एवं तमस् की साम्यावस्था का ही नाम प्रकृति है । इसी प्रकृति से समग्र जड़-चेतन् जगत् की सृष्टि होती है । जड़ प्रकृति जब पुरुष के सम्पर्क में आती है, तब इसमें गति स्पन्दन पैदा हो जाता है । उस समय प्रकृति से बुद्धि और बुद्धि से अहङ्कार, अहङ्कार से पञ्च तन्मात्राएँ और एकादश इन्द्रियाँ—पञ्च कर्मन्द्रियाँ, पञ्च ज्ञानेन्द्रियाँ और मन—उत्पन्न होती हैं । पञ्च तन्मात्राओं से पञ्च महाभूतों की सृष्टि होती है ।

सांख्य के अनुसार एकमात्र पुरुष के भोग एवं मोक्ष के लिए ही प्रकृति सृष्टि की ओर उन्मुख होती है । सम्पूर्ण सृष्टि अव्यक्त अर्थात् प्रकृति का ही परिणाम है ।

अद्वैत वेदान्त भी सम्पूर्ण जगत् की उत्पत्ति त्रिगुणात्मक अव्यक्त अर्थात् अज्ञान से ही मानता है । यह पुरुष के स्थान में अव्यक्त के साथ ब्रह्म के संयोग को सृष्टि के कारण के रूप में स्वीकार करता है । अज्ञान भी जड़ एवं त्रिगुणात्मक भाना गया है ।

सांख्य सम्पूर्ण कार्य का उत्तरदायित्व प्रकृति पर ही डालता है । पुरुष सर्वथा

उससे असम्पूर्ण रहता है । वह बुद्धि के संयोग से अपने आपको सुखी एवं दुःखी मान बैठता है । वस्तुतः वह सृष्टि का एक तटस्थ साक्षी मात्र है । वह अहंकार से विमूढ़ होकर अपने आपको कर्ता मानने लगता है । सच तो यह है कि सांख्य के अनुसार पुरुष का बन्ध और मोक्ष भी असत्य है । जिस प्रकार सेना को जय-पराजय सेनापति पर आरोपित होती है, उसी प्रकार प्रकृति का ही बन्ध और मोक्ष पुरुष पर आरोपित होता है । देखिये—

तस्मान् बध्यते नापि मुच्यते नापि संसरति कश्चित् ।

संसरति बध्यते मुच्यते च नानाश्रया प्रकृतिः ॥ (सांख्यकारिका-६२)

अद्वैत वेदान्त के अनुसार भी आत्मा ( जीव ) न बद्ध होता है और न मुक्त होता है । वह न मुमुक्षु है और मुक्त ही । न उसका निरोध होता और न उत्पत्ति ही ( देखिये—पञ्चदशी, कूटस्थदीप प्रकरण—७१ ) । यहाँ पर अद्वैत वेदान्त और सांख्य की प्रक्रिया में पर्याप्त साम्य प्रतीत होता है । परन्तु दोनों में ऐसे यह है कि सांख्य में बन्ध एवं मोक्ष की क्रिया मिथ्या नहीं है । वहाँ प्रकृति के बन्ध एवं मोक्ष पुरुष में आरोपित होते हैं । परन्तु वेदान्त में जब प्रकृति ही अज्ञान एवं भ्रान्ति है, तब बन्ध और मोक्ष भी भ्रान्ति हो हैं ।

अद्वैत वेदान्त में आत्मा एक है । यह अज्ञान की व्यष्टि से उपहित होकर भिन्न भिन्न प्रतीत होता है । सांख्य पुरुष की अनेकता मानता है । उनके अनुसार पुरुष बहुत से हैं—

जन्ममरणकरणानां प्रतिनियमादयुगपत्पत्तेश्च ।

पुरुषवहुत्वं सिद्धं त्रैगुण्यविपर्याच्चैव ॥ ( सांख्यकारिका-१८ )

इस प्रकार हम देखते हैं कि सांख्य एवं वेदान्त में कठिपय वातों में साम्य है । किन्तु सांख्य की अपेक्षा अद्वैत वेदान्त के बहुत से सिद्धान्त अधिक विकसित एवं भिन्न हैं । ऐसा होना स्वाभाविक भी है । सांख्य अद्वैत वेदान्त की अपेक्षा प्राचीन है । इसमें सन्देह नहीं कि सांख्य को अपने तत्त्वों के निर्धारण में स्वतंत्र चिन्तन करना पड़ा होगा । वेदान्त की तत्त्व-प्रक्रिया सांख्य को आधार बनाकर अधिक सरलता से विकसित हई है । अतः वेदान्त की चिन्तनधारा का अधिक सुस्पष्ट, विस्तृत एवं तर्कसंगत होना स्वभाविक भी है ।

रमाशङ्कुर त्रिपाठी

व्याख्याकृतुः परिचयः

ग्रामोऽस्ति गम्भोरपुरं मीरजापुरमण्डले ।  
 विन्द्यक्षेत्राञ्चिते यत्र त्रिपाठीश्वराहृणान्वये ॥ १ ॥

जातो रामसुभेराहृदो बुधः परमधार्मिकः ।  
 तस्य भार्याऽङ्गनानाम्नी शङ्करस्य सती यथा ॥ २ ॥

प्रासूत चतुरः पुत्रान् प्राणौपम्येन संस्मृतान् ।  
 येषां ज्येष्ठो रामरूपो दयाधर्मान्वितः सुघीः ॥ ३ ॥

त्रिवेणीशङ्करः स्वातः पण्डितोऽस्ति द्वितीयकः ।  
 रमाशङ्करनामाऽहं व्याख्याकृतु तृतीयकः ॥ ४ ॥

वात्सल्यभाड्नः सततं चतुर्थो हरिशङ्करः ।  
 सहायभूतः सर्वेषामेषां स्नेहानुवर्धितः ॥ ५ ॥

सोऽहं सम्प्रार्थये मूलं परमात्मानमीश्वरस्मै ।  
 हृदयग्राहिणी भूयात् कृतिः कान्ता विदां भम ॥ ६ ॥

॥ शुभम् ॥

श्रीमत्सदानन्दयोगीन्द्रविरचितः

# वेदान्तसारः

‘कौमुदी’-संस्कृत-हिन्दी-व्याख्योपेतः

—८५७७०६—

अखण्डं सच्चिदानन्दमवाङ्‌मनसगोचरम् ।

आत्मानमखिलाधारमाश्रयेऽभीष्टसिद्धये ॥ १ ॥

अन्वयः—( अहम् ), अभीष्टसिद्धये, अखण्डम्, सच्चिदानन्दम्, अवाङ्‌मनसगोचरम्, अखिलाधारम्, आत्मानम्, आश्रये ॥ १ ॥

शब्दार्थः—( अहम् = मैं ) अभीष्टसिद्धये = ग्रन्थसमाप्तिरूप अभीष्टसिद्धि के लिए अथवा मोक्ष प्राप्तिरूप अभीष्ट की सिद्धि के लिए, अखण्डम् = किसी भी तरह के भेद से शून्य अथवा अविद्याकल्पित देश, काल और वस्तु परिच्छेद से रहित ( अर्थात् अनन्त ), सच्चिदानन्दम् = सत्त्वरूप ( अर्थ कभी भी किसी से भी वाधित न होने वाले ), ज्ञानस्वरूप या चैतन्यस्वरूप तथा आनन्दस्वरूप अवाङ्‌मनसगोचरम् = वाणी और मन को पहुँच से परे ( अर्थात् अनिर्वचनीय और अचिन्त्य ), अखिलाधारम् = समस्त ( आकाश आदि प्रपञ्च के आश्रय ( अर्थात् सृष्टि, स्थिति तथा विनाश के कारण ), आत्मानम् = आत्म का ( ब्रह्म का ), आश्रये = आश्रय ले रहा हूँ ॥ १ ॥

अर्थः—( मैं ) ग्रन्थ-समाप्तिरूप अभीष्ट की सिद्धि के लिए अथवा मोक्षप्राप्ति अभीष्ट की सिद्धि के लिए किसी भी तरह के भेद से शून्य अथवा अविद्याकल्पित देश, काल और वस्तु के परिच्छेद से रहित ( अर्थात् अनन्त ) सत्त्व ( अर्थात् कभी भी किसी से भी वाधित न होने वाले ), ज्ञानस्वरूप या चैतन्यस्वरूप तथा आनन्दस्वरूप अवाङ्‌मनसगोचरम् = शिष्टाचारानुरूपं प्रतिपाद्यं व ध्वनयन् मंगलमाचरति—अखण्डमित्यादिना । अहं सदानन्दः, अभीष्टसिद्धये—अभीष्टस्य = ग्रन्थपरिसमाप्तेः निःश्रेयसस्य वा सिद्धये = लाभाय, अखण्डम् = सज्जतीयविजातीयस्वगतभेदशून्यम्' सच्चिदानन्दम्—सत् = सत्तावान्, न तु शून्

स्वरूप तथा आनन्दस्वरूप, वाणी और मन की पहुँच से परे ( अर्थात् अनिर्वचनीय और अचिन्त्य ), समस्त ( आकाश आदि प्रपञ्च ) के बाध्य ( अर्थात् सृष्टि, स्थिति तथा विनाश के कारण ) आत्मा का ( अर्थात् ब्रह्मरूप आत्मा का आश्रय ले रहा है ॥ १ ॥

**टिप्पणी—सच्चिदानन्दम्—सत्—आत्मा ( ब्रह्म ) सत् है, क्योंकि किसी भी काल में किसी से भी उसका बाध नहीं होता । अद्वैत वेदान्त के अनुसार तीन प्रकार के सत् हैं—( १ ) प्रातिभासिक सत्, ( २ ) व्यावहारिक सत्, ( ३ ) पारमार्थिक सत् । इनमें ब्रह्म हो पारमार्थिक सत् है; अन्य सब प्रातिभासिक सत् या व्यावहारिक सत् हैं । प्रातिभासिक तथा व्यावहारिक सत् माया के कार्य हैं, अतः वे मिथ्या हैं ।**

**चित्—आत्मा ( ब्रह्म ) चैतन्यस्वरूप है । यह चैतन्य ब्रह्म का गुण नहीं अपितु स्वरूप है । यदि इसे चैतन्यस्वरूप न माना जाय तब तो यह अन्धकार के समान जड़ हो जायगा ।**

**आनन्द—ब्रह्म आनन्दस्वरूप भी है । यहीं कारण है कि विचारशील व्यक्ति उसकी ओर प्रवृत्त होते हैं । ब्रह्म दृष्टा आनन्द में गुण-गुणीभाव तथा धर्म-धर्मी-भाव भी नहीं है । आनन्द ब्रह्म का स्वरूप ही है ।**

**आत्मानम्—यहीं आत्मा शब्द का अर्थ जीवात्मा न होकर परमात्मा अर्थात् ब्रह्म है । यहीं कारण है कि ब्रह्म का बोध कराने वाले अखण्ड, सच्चिदानन्द आदि शब्द 'आत्मानम्' के विशेषण के रूप में प्रयुक्त हुए हैं ॥ १ ॥**

---

न वाऽनृतम्, चित् = ज्ञानं स्वप्रकाशचैतन्यरूपमित्यर्थः, अनेन ब्रह्मणोऽन्धकारस्येव जाडयं निरस्तम्, आनन्दम् = आनन्दस्वरूपम्, अनेन तस्मिन् जनानां प्रवृत्सिनिर्दिष्टा इयता ब्रह्मणः स्वरूपणं विधिमुखेन कृतमधुना निषेधमुखेन तत्प्रतिपादयति—  
व्राङ्मनसगोचरम्—वाक् च मनश्चेति वाङ्मनसे तयोर्गोचर इति वाङ्मन-  
सगोचरः, न वाङ्मनसगोचरः इत्यवाङ्मनसगोचरस्तम्, इन्द्रियातीतम्, अनेन  
ब्रह्मणः सर्वसाक्षिकत्वं सूचितम्, अखिलाधारम्—अखिलस्य = समग्रस्याकाशादिः  
प्रपञ्चस्य आधारम् = आधरम्, प्रपञ्चस्य सृष्टिस्थितिलयानां कारणमिति यावत्,  
ब्रह्मणस्तदस्यलक्षणमेतद्यथा छत्रचामरादिकं राज्ञः, आत्मानम् = परमात्मानम्,  
ब्रह्म इति यावत्, आश्रये = एकत्वेन प्रतिपत्ते ॥ १ ॥

अर्थतोऽप्यद्वयानन्दानतोत्तद्वैतभानतः ।

गुरुनाराध्य वेदान्तसारं वक्ष्ये यथामपि ॥ २ ॥

अन्वयः—अतीतद्वैतभानतः, अर्थतः, अपि, अद्वयानन्दान्, गुरुन्, आराध्य, यथामति, वेदान्तसारम्, वक्ष्ये ॥ २ ॥

शब्दार्थः—अतीतद्वैतभानतः = द्वैत का भान दूर हो जाने से, अथवा आत्मा का साक्षात्कार हो जाने के कारण, अर्थतः = यथार्थ रूप से, अपि = भी, अद्वयानन्दान् = अद्वयानन्द, गुरुन् = गुरु की, आराध्य = आराधना करके, यथामति = बुद्धि के अनुसार, वेदान्तसारम् = वेदान्तसार ( नामक ग्रन्थ ) को, वक्षे = कहेंगा ॥ २ ॥

अर्थः—द्वैत का भान दूर हो जाने से अथवा आत्मा का साक्षात्कार हो जाने के कारण यथार्थ रूप से ( न कि केवल नाम से ही ) अद्वयानन्द गुरु की आराधना करके ( अपनी ) बुद्धि के अनुसार वेदान्तसार ( नामक ग्रन्थ ) को कहेंगा ॥ ३ ॥

टिप्पणी—अर्थतोऽप्यद्वयानन्दान्—ग्रन्थकार सदानन्द के गुरु का नाम या अद्वयानन्द । अद्वयानन्द का अर्थ है— अद्वैत आनन्द का अनुभव करने वाले । ग्रन्थकार के गुरुदेव न केवल नाम से ही अद्वयानन्द ये अपिनु अद्वैत आनन्द का अनुभव करने के कारण यथार्थ रूप से भी अद्वयानन्द ये ।

गुरुन्—यहाँ ‘गुरु’ एक वचन के स्थान पर आदर की सूचना के लिये बहु-वचन का प्रयोग किया गया है ।

वेदान्तसारम्—वेदान्तसार का अर्थ है— ( १ ) वेदान्तों का सार तथा ( २ ) वेदान्तसार नामक ग्रन्थ ॥ २ ॥

वेदान्तसारम्—पीछे श्लोक संख्या दो में वेदान्त शब्द आया है । वेदान्त का अर्थ क्या है ? इस जिज्ञासा के उत्तर में बतला रहे हैं—

अर्थतोऽपीति । अतीतद्वैतभानतः—अतीतम् = अपगतम् द्वैतस्य भानम् = द्वैतभानम् यतस्तस्मात्, अथवा अतीतम् = दूरीभूतम् द्वैतं यस्मात्तदतीतद्वैतम् = प्रत्यगात्मतत्त्वम् तस्य भानम् = साक्षात्कारस्तस्मात्, अर्थतः = यथार्थतः न तु नामत एवेति भावः, अद्वयानन्दान्—अद्वये आनन्दो येषां तान्, गुरुनश्च आदरार्थे बहुवचनम्, आराध्य = प्रणामादिना उपास्य, यथामति = बुद्धयनुसारम्, वेदान्तसारम्, वक्ष्ये = प्रतिपादयिष्ये ॥ २ ॥

वेदान्तो नामोपनिषत्प्रमाणं तदुपकारीणि शारीरकसूत्रादीनि च ।  
अस्य वेदान्तप्रकरणत्वात्तदीयैरेवानुबन्धैस्तद्वत्तासिद्धेनं ते पृथग-  
लोचनीयाः ॥ ३ ॥

**अर्थः—**( प्रमाणरूप ब्रह्म विद्या की ) प्रमाणरूप उपनिषदें ही मुख्यरूप से वेदान्त के नाम से जानी जाती हैं । और उन ( उपनिषदों ) के उपकारक (अर्थात् उनके भत के प्रतिपादक) शारीरकसूत्र आदि भी ( गौण रूप से ) वेदान्त हैं । इस ( वेदान्तसार नामक ग्रन्थ ) के वेदान्त का ही प्रकरण-ग्रन्थ होने के कारण, उस ( वेदान्त ) के ही अनुबन्धों ( परमावश्यक विचारणीय अंगों ) से अनुबन्धयुक्तता सिद्ध हो जाने के कारण उन ( अनुबन्धों ) की अलग से विवेचना करने की आवश्यकता नहीं है ॥ ३ ॥

**टिप्पणी—उपनिषत्प्रमाणम्—**उपनिषद् रूप प्रमाण ‘उपनिषद्’ शब्द की मिट्ठि उप नि लप्तमर्गपूर्वक षद्लृ ( मद् ) धातु से विवप् प्रत्यय करने पर होती है उप + नि + षद्लृ ( सद् ) + विवप् । षद्लृ ( सद् ) धातु के तीन अर्थ हैं— ( १ ) विशरण अर्थात् नाश, ( २ ) गति और ( ३ ) अवसादन ( शिथिली-करण ) । यहा इस धातु के उक्त तीनों ही अर्थ संगत होते हैं । जब कोई मुमुक्षु व्यक्ति उपनिषद् नाम से जानी जाने वाली इस ब्रह्म विद्या के उप ( समीप ) जाकर नि ( अर्थात् निश्चय ) के साथ इसका सेवन करता है तो यह उस मुमुक्षु के—

( १ ) “यह संसार ही सार वस्तु है” इस विचार को शिथिल कर देता है ( संसारसारतामर्ति सादयति = विषादयति शिथिलयति इति वा । )

( २ ) तदनन्तर उसके जन्म-मरण रूप संसार चक्र के कारण रूप अज्ञान का ही विनाश करती है ( दुःखजन्ममरणादिमूलाज्ञानं सादयति = उन्मूलयति ) ।

( ३ ) पुनः सबके अन्त में ब्रह्म के पास उस मुमुक्षु को पहुँचा देती है । ( परमथेयोरूपं प्रत्यगात्मानं सादयति = गमयति ) ।

**वेदान्तपदं विवृणोति—वेदान्तोनामेत्यादिना ।** उपनिषत्प्रमाणम्- उपनिषदः एव प्रमाणम्, उपनिषदो यत्र प्रमाणं वेति, तदुपकारीणि—तस्य=वेदान्तस्य उपकारीणि = अर्थविचारादिना अनुकूलानि, शारीरकसूत्रादीनि—ब्रह्मसूत्रादीनि आदिना भगवद्गीताया अपि ग्रहणम् । अस्य=वेदान्तसारनाम्ना सूत्रितुमारब्धस्यास्य

उक्त विवेचन से यह स्पष्ट हो गया है कि मुख्यरूप से ब्रह्मविद्या ही वेदान्त के नाम से कही गई है। किन्तु इस ब्रह्मविद्या के प्रतिपादक ग्रन्थ भी प्रतिपाद-प्रतिपादक सम्बन्ध से उपनिषद् कहे जाते हैं।

**शारीरकसूत्रादीनि** — “शारीरमेव शारीरकं तत्र भवो जीवः शारीरकः सः सूत्र्यते = याथातयेन निरूप्यते यैस्तानि शारीरकसूत्रादीनि “अथातो ब्रह्माजज्ञासा; इत्यादांनि वेदान्तसूत्राणि ।” इस कुत्सित शरीर को ही शारीरक कहते हैं। इसमें निवास करने वाला आत्मा शारीरक कहा जाता है। इसका ठीक-ठीक निरूपण जिन सूत्रों में किया जाये वे शारीरकसूत्र कहे जाते हैं। शारीरकसूत्र को ही ब्रह्मसूत्र या वेदान्तसूत्र भी कहते हैं। आदि पद से गीता तथा शङ्कराचार्य के द्वारा कृत उसके भाष्य को ग्रहण किया गया है।

**प्रकरण** — किसी एक शास्त्र के एक अंश से सम्बद्ध तथा दूसर शास्त्रों के भी यथावसर उपयुक्त अंश को ग्रहण करने वाले ग्रन्थ को विद्वान् लोग प्रकरण कहते हैं—

“शास्त्रैकदेशसम्बद्धं शास्त्रकार्यान्तरे स्थितम् ।

आहुः प्रकरणं नाम ग्रन्थभेदं विपश्चितः” ॥ ३ ॥

वेदान्त के बे चार अनुबन्ध ( अर्थात् परस्पर शृङ्खलित विचारणीय तत्त्व ) कौन-कौन हैं ? इस जिज्ञासा के उत्तर में बतला रहे हैं—

### अनुबन्धचतुष्टयम्

तत्रानुबन्धो नामाधिकारिविषयसम्बन्धप्रयोजनानि ॥ ४ ॥

**अर्थः**—वेदान्त के अनुबन्ध हैं— (१) अधिकारी, (२) विषय, (३) सम्बन्ध और (४) प्रयोजन । ( और ये ही इस वेदान्तसार के भी अनुबन्ध हैं ) ॥ ४ ॥

अब आगे क्रमशः इन चारों अनुबन्धों का निरूपण किया जा रहा है—

अधिकारी तु विधिवदधीतवेदवेदाङ्गत्वेनापाततोऽधिगताखिलवेदार्थोऽस्मिन् जन्मनि जन्मान्तरे वा काम्यनिषिद्धवर्जनपुरस्सरं नित्यनैमित्तिक-प्रायशिचत्तोपासनानुष्ठानेन निर्गतनिखिलकल्पतया नितान्तनिर्मलस्वान्तःसाधनचतुष्टयसम्पन्नः प्रमाता ॥ ५ ॥

**अर्थः**—जिसने वेदों तथा ( शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरूक्त, छन्द और ज्योतिष रूप ) वेदांगों का विधिपूर्वक अध्ययन करके समस्त वेदों के तात्पर्य को ग्रन्थस्य, तदीयैः = वेदान्तीयरित्यर्थः, तद्वत्तासिद्धेः = अनुबन्धवत्तुसिद्धेः, ते = अनुबन्धा इत्यर्थः । अधिकारिणं निरूपयति—अधिकारीति । अधिगताखिल-

सामान्य रूप से ज्ञात कर लिया है और ( २ ) जो इस जन्म अथवा पूर्व जन्मों में काम्य एवं निषिद्ध कर्मों का परित्याग करके, नित्य-नैमित्तिक, प्रायश्चित्त तथा उपासना के अनुष्ठान से समस्त पापों के दूर हो जाने के कारण अपना अन्तः करण अत्यन्त निर्मल कर लिया है तथा ( ३ ) जो साधनचतुष्टय से सम्पन्न है, ऐसा प्रमाता ( अर्थात् प्रमाणों के द्वारा ब्रह्मरूप प्रमेय का जिज्ञासु पुरुष ) इस ( ग्रन्थ तथा ब्रह्मविद्या ) का अधिकारी है ॥ ५ ॥

**टिप्पणी—विधिवदधीत०—ब्रह्मचर्य-ब्रत धारण करके धर्मशास्त्र में बतलाई गई विधियों के अनुसार वेदांगों के साथ चारों वेदों के अध्ययन से उनका सविधि अर्थ जानकर ही व्यक्ति इस ग्रन्थ के अध्ययन का अधिकारी बनता है ।**

**प्रमाता—प्रमाणों के आधार पर ब्रह्मरूप प्रमेय को जानने की इच्छा वाला व्यक्ति ही प्रमाता कहा जाता है ।**

**काम्यनिषिद्ध०—काम्य, निषिद्ध तथा नित्य आदि कर्म और साधनचतुष्टय आदि क्रमशः आगे बतलाये जा रहे हैं ॥ ५ ॥**

**काम्यानि स्वर्गदीष्टसाधनानि ज्योतिष्ठोमादीनि । निषिद्धानि नरकाद्य-  
निष्ठसाधनानि ब्राह्मणहननादीनि । नित्यान्यकरणे प्रत्यवाय साधनानि  
सन्ध्यावन्दनादीनि नैमित्तिकानि पुत्रजन्माद्यनुवन्धीनि जातेष्ठादीनि ।  
प्रायश्चित्तानि-पापक्षयसाधनानि चान्द्रायणादीनि । उपासनानि—सगुण-  
ब्रह्मविषयमानसव्यापाररूपाणि शाण्डिल्यविद्यादीनि ॥ ६ ॥**

**अर्थः—स्वर्ग आदि अभीप्सित ( लोकों की प्राप्ति ) के साधन ज्योतिष्ठोम आदि ( यज्ञ ) काम्य कर्म हैं । नरक आदि अनिष्ट ( स्थानों की प्राप्ति ) के साधन ब्राह्मण हत्या आदि निषिद्ध कर्म हैं । न करने पर ( प्रत्यवाय = पापों या भावी दुःखों ) के कारण सन्ध्यावन्दन आदि नित्य-कर्म हैं । पुत्र जन्म आदि के अनन्तर किये जाने वाले जातेष्टि आदि कर्म नैमित्तिक कर्म हैं । पापों के विनाश के साधन**

---

**वेदार्थः—अधिगतः = गृहीतः अखिलः = समग्रः वेदानामर्थः—तात्पर्यं येन सः;  
नितान्तनिर्मलस्वान्तः—नितान्तम् = अत्यन्तम् निर्मलम् = निष्कलुषम् स्वान्तम्=स्वान्तः करणं यस्य सः, निर्गतनिखिलकल्पतया—निर्गतानि = अपगतानि द्वारीभूतानीति यावत् निखिलानि = समस्तानि कल्पाणि = पापानि यस्य सः निर्गतनिखिलकल्पः, तस्य भावो निर्गतनिखिलकल्पता तया, साधनचतुष्टय-सम्पन्नः—साधनानां चतुष्टयमिति साधनचतुष्टयं तेन सम्पन्नः = युक्तः ॥ काम्या-**

चान्द्रायण आदि ( व्रत ) प्रायश्चित्त कहे जाते हैं । सगुण ब्रह्म को आलम्बन बनाने वाली मानसिक व्यापार रूप ( अर्थात् ध्यानरूप शाण्डिल्यविद्या आदि उपासना कर्म हैं ।

**टिप्पणी—काम्यानि—**किसी कामना से किया जाने वाला कर्म काम्यकर्म कहलाता है ।

**निषिद्धानि—**जो कर्म पाप और उसके फलस्वरूप नरक आदि अप्रिय स्थानों को प्राप्त कराने के कारण बनते हैं, वे निषिद्ध कर्म हैं ।

**नित्यानि—**नित्य कर्मों को करने से यद्यपि कोई पृणय नहीं होता, किन्तु न करने से पाप अवश्य होता है । कुछ लोग नित्य कर्मों को पूर्व जन्म के पापों का विनाशक बतलाते हैं ।

**नैमित्तिकानि—**किसी निमित्त को प्राप्त करके, धर्म-शस्त्रों के द्वारा जिनका विद्यान अवश्य कर्तव्य के रूप में किया जाता है, वे नैमित्तिक कर्म कहलाते हैं ।

**प्रायश्चित्तानि—**निषिद्ध कर्मों को करने तथा विहित कर्मों को न करने से लगने वाले पापों के विनाश के लिए जो कर्म किये जाते हैं वे प्रायश्चित्त कहलाते हैं ।

**चान्द्रायणादीनि—**चान्द्रायण एक प्रकार के उपवास का नाम है । इसमें चन्द्रमा की वृद्धि एवं क्षय के अनुसार आहार को घटाया तथा बढ़ाया जाता है । जैसे इस व्रत का कर्ता शुक्ल पक्ष की प्रतिपदा को एक ग्रास खाता है और क्रमशः बढ़ते हुए पूर्णिमा को पन्द्रह ग्रास । इसी प्रकार कृष्ण पक्ष में क्रमशः घटाता है ।

**उपासना—**उपासना मानसिक व्यापार है । इसमें सगुण ब्रह्म का ध्यान किया जाता है ।

**शाण्डिल्यविद्यादीनि—**चान्दोग्योपनिषद् ( ३।१४।१ ) में आया हुआ वह प्रकरण जिसमें सगुणोपासना का वर्णन है—शाण्डिल्य विद्या के नाम से जाना जाता है ॥ ६ ॥

**दीनि निरूपयति—काम्यानोति ।** फलोद्देशेन विधीयमानानि कर्माणि काम्यकर्माणि सन्ति । **निषिद्धानि—**सांसारिकसुखरागात् कृतानि ब्राह्मणहननादीनि धर्मशास्त्र-निषिद्धानि कर्माणि । **नित्यानि—**अकरणे पापसाधनानि सन्ध्यादीनि । **नैमित्तिकानि—**निमित्तवशात्कृतानि जातेष्टथादीनि । **प्रायश्चित्तानि—**पापविनाश-साधनानि चान्द्रायणादीनि । **उपासनानि—**सगुणब्रह्मध्यानरूपाणि शाण्डिल्य-विद्यादीनि ॥

अब नित्य आदि कर्मों के प्रधान और अप्रधान फलों के विषय में बतलाया जा रहा है—

एतेषां नित्यादोनां बुद्धिशुद्धिः परम्प्रयोजनम् उपासनानां तु चित्ते-  
काग्रधम् । ‘तमेतमात्मनं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन’  
इत्यादिश्रुतेः, ‘तपसा कल्मषं हन्ति’ इत्यादिस्मृतेश्च । नित्यनैमित्ति-  
कयोरुपासनानां अवान्तरफलं पितृलोकसत्यलोकप्राप्तिः ‘कर्मणा पितृलोको  
विद्या देवलोक’ इत्यादिश्रुतेः ॥ ७ ॥

**अथं:**—इन नित्य नैमित्तिक और प्रायश्चित्त कर्मों का परम प्रयोजन है—बुद्धि  
की शुद्धि । उपासनाओं का परम प्रयोजन है—“चित्त की एकाग्रता ।” उस  
( अर्थात् उपनिषदों में वर्णित ) इस आत्मा को ब्राह्मण वेदों एवं यज्ञ के द्वारा  
जानने की इच्छा करते हैं । ( वृहदा०४।४।२२ ) इत्यादि श्रुति से तथा “तपस्या  
के द्वारा ( ब्राह्मण ) पाप को विनष्ट कर देता है” ( मनु० १२।१०४ ) इत्यादि  
स्मृति से भी ( नित्यादि कर्मों के द्वारा पापों का विनाश तथा चित्त की शुद्धि का  
समर्थन किया गया है । ) नित्य एवं नैमित्तिक कर्मों का अवान्तर ( गौड, अप्रधान )  
फल है—पितृलोक की प्राप्ति तथा उपासना का अवान्तर ( अप्रधान ) फल है  
सत्यलोक की प्राप्ति । श्रुति भी कहती है—कर्म से पितृलोक तथा विद्या ( उपा-  
सना ) से सत्यलोक ( की प्राप्ति होती ) है” वृहदा० ( १६।१६ ) इत्यादि ।

**टिप्पणी-विविदिषन्ति—**वेत्तु मिच्छन्ति इति वेद + सन् + अन्ति । आचार्य  
शङ्कर के अद्वैत वेदान्त के अनुसार कर्मकाण्ड मुक्ति का साक्षात् साधन न होकर  
परम्परया साधन है । यह व्यक्ति को ज्ञान अथवा जिज्ञासा तक पहुँचाने का एक  
सोपान है । अद्वैत वेदान्त तो एकमात्र ज्ञान से मुक्ति मानता है ।

**अवान्तरफलम्**-- किसी फल देने वाले वृक्ष को लगाने का एकमात्र उद्देश्य  
होता है—फलों को प्राप्त करना । किन्तु व्यक्ति आवश्यकतानुसार उस वृक्ष की  
छाया का भी सेवन करता ही है । यह छाया-सेवन वृक्ष लगाने का मुख्य फल न  
होकर गौड फल है । मुख्य फल है—फलों को प्राप्त करना ही । ठीक इसी प्रकार  
नित्य-नैमित्तिक कर्मों का मुख्य फल है—चित्त की शुद्धि और अवान्तर = गौड  
फल है—पितृलोक की प्राप्ति । इसी तरह उपासना का मुख्य फल है चित्त की  
एकाग्रता और अवान्तर फल है—सत्यलोक की प्राप्ति । अवान्तर का अर्थ है—  
जेमुख्य, गौड तथा अप्रधान ।

**सत्यलोक—** यह भूमण्डल से ऊपर की ओर स्थित सातों लोकों में सब से ऊपर स्थित है। सत्यलोक से मोक्ष का तात्पर्य नहीं है ॥ ७ ॥

पीछे कहा है कि—“साधनं चतुष्टय से सम्पन्न प्रमाता ही अधिकारी है।” अब यहाँ यह जिज्ञासा उठती है कि ये चार साधन कौन-कौन हैं? इसके उत्तर में कहा जा रहा है—

### साधनचतुष्टयम्

साधनानि नित्यानित्यवस्तुविवेकेहामुत्रार्थफलभोगविरागशमादिषट्क-  
सम्पत्तिमुमुक्षुत्वानि । नित्यानित्यवस्तुविवेकस्तावद् ‘ब्रह्मैव नित्यं वस्तु  
ततोऽन्यदखिलमनित्यमि’ ति विवेचनम् । ऐहिकानां स्कृचन्दनवनितादि-  
विषयभोगानां कर्मजन्यतयाऽनित्यत्ववदामुष्मिकाणामप्यमृतादिविषयभोगा-  
नामनित्यतया तेभ्यो नितरां विरतिरिहामुत्रार्थफलभोगविरागः । शमादयस्तु  
शमदमोपरतितिक्षासमाधानाधद्वाख्याः । शमस्तावच्छ्रवणादिव्यतिरिक्त-  
विषयेभ्यो मनसो निग्रहः । दमो ब्रह्मेन्द्रियाणां तद्व्यतिरिक्तविषयेभ्यो निवर्त-  
नम् । निवर्त्तितानामेतेषां तद्व्यतिरिक्तविषयेभ्य उपरणमुपरतिः, अथवा  
विहितानां कर्मणा विधिना परित्यागः । तिक्ष्णा शीतोष्णादिवृन्दसहि-  
ष्णुता । निगृहीतस्य मनसः श्रवणादौ तदनुगृणविषये च समाधिः समा-  
धानम् । गुरुपदिष्टवेदान्तवाक्येषु विश्वासः श्रद्धा । मुमुक्षुत्वं मोक्षेच्छा ।  
एवंभूतः प्रमाता अधिकारी ‘शान्तो दान्तः’ इत्यादिश्रुतेः उक्तं च—

‘प्रशान्तचित्ताय जितेन्द्रियाय प्रहीणदोषाय यथोक्तकारिणे ।  
गुणान्वितायानुगताय सर्वदा प्रदेयमेतत्सततं मुमुक्षुवे’ इति ॥८॥

**अर्थ—** साधन हैं—(१) नित्यानित्यवस्तुविवेक, (२) इहामुत्रार्थफल-  
भोगविराग, (३) शमदमादिषट्कसम्पत्ति और (४) मुमुक्षुत्व ।

साधनचतुष्टयं विवृणोति—नित्यानित्येत्यादिना । नित्यानित्यविवेकः—  
नित्यं च अनित्यं चेति नित्यानित्ये नित्यानित्ये च ते वस्तुनी इति नित्यानित्यवस्तुनी  
तयोः विवेकः=यथार्थतो ग्रहण, भेदज्ञानमिति वा । इहामुत्रार्थफलभोगविरागः—  
इह = अस्मिन् जगति, अमुत्र=परलोके, अर्थन्ते = प्रार्थन्ते इति अर्थाः ते एव फलं  
कर्मजन्यत्वात् तस्य भोगः = आस्वादनं तस्मात् विरागः = अनाभोगात्मिका घृणा-  
बुद्धिः, विधिना परित्यागः = शास्त्रोक्तरीत्या परित्यागः ॥

( १ ) एकमात्र ब्रह्म ही नित्य वस्तु है तथा उस ( ब्रह्म ) से भिन्न सब कुछ अनित्य है, ऐसा विवेचन करना ही नित्यानित्य-वस्तु-विवेक = नित्य और अनित्य वस्तुओं का विवेक है। ( २ ) इस लोक में प्राप्त होने वाले माला, चन्दन तथा स्त्री आदि विषयों के भोग जैसे कर्म के परिणाम होने के कारण अनित्य हैं, उसी तरह परलोक में प्राप्त होने वाले अमृत आदि विषयों के भोग भी ( यज्ञ आदि कर्मों के परिणाम होने के कारण ) अनित्य हैं, ऐसा विचार कर उन ( विषयों ) से अत्यन्त वितृष्णा ( विरति ) का होना ही ऐहलौकिक तथा पारलौकिक कलों के भोग से विराग ( इहामुत्रार्थ-फल-भोग-विराग ) है। ( ३ ) शमादि ( षट्क-सम्पाद्य ) है—शम, दम, उपरति, तितिक्षा, समाधान और श्रद्धा। श्रवण मनक तथा निदिध्यासन को छोड़कर अन्य विषयों से मन को मोड़ लेना ही शम है। ( श्रवण आदि ) बाहरी इन्द्रियों को उन ( श्रवण आदि ) के अतिरिक्त विषयों से हटा लेना दम है। विषयों से हटा लिये गये इन ( बाह्य ) इन्द्रियों का उन ( श्रवण आदि बाह्य इन्द्रियों ) के अतिरिक्त विषयों से उपरत हो जाना ( अर्थात् विषयों की ओर उन्मुख हो जाने के उत्साह से रहित हो जाना ) उपरमण अर्थात् उपरति है। अथवा ( सन्ध्या ) पूजन आदि वेद-विहित कर्मों का ( स्मृतियों की ) विधि से परित्याग करना अर्थात् सन्ध्यास ले लेना ही उपरति है। गर्भी-सर्दी सुख-दुःख, जय-पराजय ) आदि दृढ़ों ( जोड़ों ) को सहन करने की शक्ति का नाम है—तितिक्षा। वश में किये गये ( निगृहीत ) मन का श्रवण आदि में और श्रवण आदि के अनुरूप ( गुरुसेवा आदि ) विषयों में एकाग्र हो जाना ही समाधि है। गुरु के उपदेश तथा वेदान्त के वाक्यों में विश्वास होना श्रद्धा है। ( ४ ) मोक्ष की इच्छा का होना मुमुक्षुत्व है। इनसे युक्त प्रमाता “शम से युक्त दम से युक्त” ( वृहदा० ४।४।२२ ) इस श्रुति के अनुसार ( इस ग्रन्थ एवं ब्रह्म-विद्या का अधिकारी होता है। कहा भी गया है—

**अन्वयः**—प्रशान्तचित्ताय, जितेन्द्रियाय, प्रहीणदोषाय, यथोक्तकारिणे, गुण-न्विताय, च, अनुगताय, मुमुक्षवे, सर्वदा, एतत्, सकलम्, प्रदेयम् ॥

**शब्दार्थः**—प्रशान्तचित्ताय = शान्तचित्तवाले, जितेन्द्रियाय = इन्द्रियों को वश में करने वाले, प्रहीणदोषाय = विनष्ट पाप वाले, यथोक्तकारिणे = यथाविधि आचरण करने वाले, गुणान्विताय = ( विवेक, वैराग्य उपरति आदि ) गुणों से अलंकृत, च = तथा, अनुगताय = ( गुरु के ) अनुगामी, मुमुक्षवे =

मोक्ष की इच्छा वाले व्यक्ति को, सर्वदा = सर्वदा, एतत् = यह, संकलम् = सम्पूर्ण ( आत्म-ज्ञान ), प्रदेयम् = देना चाहिये । ( उपदेशसाहस्री १६।७२ ) ॥

**अर्थः—**शान्तचित्त वाले, इन्द्रियों को वश में करने वाले, विनष्ट पाप वाले, यथाविधि आचरण करने वाले, ( विवेक, वैराग्य, उपरति आदि ) गुणों से अलंकृत तथा ( गुरु के, अनुगामी मोक्षाभिलाषी व्यक्ति को सर्वदा यह सम्पूर्ण ( आत्म-ज्ञान ) देना चाहिये ॥

**टिप्पणी—साधनचतुष्टयम्—**इन कथित चारों साधनों में पूर्व-पूर्व साधन उत्तरोत्तर साधनों के भी कारण होते हैं । जैसे—‘नित्यानित्यवस्तुचिवेक’ अपने से बाद वाले ‘इहामुत्रार्थफलभोगविराग’ का और ‘इहामुत्रार्थफलभोगविराग’ ‘शमदमादिषट्कसम्पत्ति’ का और ‘शमदमादिषट्कसम्पत्ति’ ‘मुमुक्षुत्व’ का कारण होता है ।

**इहामुत्रार्थफलभोगविरागः—**‘इह’ का अर्थ है—इस लोक में और ‘अमुत्र’ का अर्थ है—परलोक में । ‘अर्थ’ कहते हैं—पदार्थों को, विषयों को । इन विषयरूपी फलों के भोग से विराग ( अर्थात् उदासीनता ) का होना ही, ‘इहामुत्रार्थफलभोगविराग’ है । जिस प्रकार कृषि आदि कर्मों से प्राप्त किया हुआ अन्नहृषभोग क्षीण हो जाता है, उसी प्रकार इस लोक के तथा परलोक के सारे भोग कर्मजन्य होने के कारण क्षीण होने वाले हैं, अतः अनित्य हैं । यह सोचकर उनसे विरक्त हो जाना ही वैराग्य है ।

**विधिना परित्यागः—**विहित कर्मों का विधिपूर्वक परित्याग करना अर्थात् प्राजापत्य यज्ञ को करके संन्यास में दीक्षित होकर कर्मों का परित्याग करना चाहिये, न कि आलस्य और प्रमाद के कारण । मनु ने भी कहा है—

प्राजापत्यां निरूप्येष्ठि सर्ववेदसदक्षिणाम् ।

आत्मन्यग्नीन् समारोप्य ब्राह्मणो प्रव्रजेद् गृहात् ॥ ( मनु० ६।३८ ) ॥ ८ ॥

अधिकारी के निरूपण के अनन्तर अब विषय आदि अन्य अनुवन्धों का निरूपण करने जा रहे हैं—

विषयो जीवब्रह्मैक्यं शुद्धचैतन्यं प्रमेयम् । तत्रैव वेदान्तानां तात्पर्यात् । सम्बन्धस्तु तदैक्यप्रमेयस्य तत्प्रतिपादकोपनिषत्प्रमाणस्य च बोध्य-बोधकभावलक्षणः । प्रयोजनं तु तदैक्यप्रमेयगताज्ञाननिवृत्तिः स्वस्व-

रूपानन्दावसिश्च ‘तरति शोकमात्मविद्’ इत्यादिश्रुतेः ‘ब्रह्मविद्ब्रह्मैव भवति’ इत्यादिश्रुतेश्च ॥ ९ ॥

अर्थः— ( २ )—( इस वेदान्त शास्त्र का ) विषय है—जीव और ब्रह्म की एकता ( non-duality ) जो शुद्ध चैतन्य रूप है तथा इस शास्त्र का प्रमेय है। जीव और ब्रह्म की इसी एकता में ही समस्त ग्रन्थों का तात्पर्य है अर्थात् समस्त वेदान्त ग्रन्थ जीव और ब्रह्म की इसी एकता का प्रतिपादन करते हैं ।

( ३ )—जीव और ब्रह्म के एकतारूप प्रमेय का और उस ( एकता रूप प्रमेय ) के प्रतिपादक उपनिषद् का परस्पर बोध्य-बोधक ( ज्ञेय-ज्ञापक ) भावरूप सम्बन्ध है । इमें जीव और ब्रह्म की एकता बोध्य है और उपनिषद् बोधक हैं ।

( ४ )—इस ( वेदान्त शास्त्र ) का प्रयोजन है—

( क ) जीव और ब्रह्म के एकतारूप प्रमेय के सम्बन्ध में वर्तमान अज्ञान की निवृत्ति और ( ख ) अपने वास्तविक स्वरूपभूत आनन्द की प्राप्ति । इस विषय में “आत्मा को जान लेने वाला व्यक्ति शोक ( अर्थात् शोकपूर्ण इस संसार के कारण अज्ञान ) को पार कर जाता है” ( छान्दोग्य० ७, १३ ) तथा “ब्रह्म को यथार्थ रूप से जान लेने वाला व्यक्ति ब्रह्म ही हो जाता है” ( मुण्डक० ३।२।९ )—ये श्रुतियाँ प्रमाण हैं ।

टिप्पणी—जीवब्रह्मैक्यं शुद्धचैतन्यम्—यदि केवल इतना ही भर कहा जाय कि जीव और ब्रह्म की एकता ही इस शास्त्र का प्रमेय तथा विषय है, तो यह बात उठ सकती थी कि क्या यह एकता सर्वथा भिन्न दो तत्त्वों—दूध और पानी—की भाँति है ? यह आशंका उठने न पाये इसीलिये जीव और ब्रह्म की

विषयं लक्ष्यति-विषय इति । जीवब्रह्मैक्यम्—जीवश्च ब्रह्म चेति जीवब्रह्मणी तयोरैक्यमिति । जीवब्रह्मणोरभेद एवास्य वर्णविषय इत्यर्थः । शुद्धचैतन्यम्—तदैक्यं सर्वोपाधिविनिर्मुक्तत्वात्सर्वधर्मरहितत्वात्च शुद्धचैतन्यं निगद्यते, तत्रैव = जीवब्रह्मैक्ये इत्यर्थः वेदान्तानां तात्पर्यात् = वेदान्तवचनानामुपकमोपसंहाराम्यां तत्रैव तात्पर्यविवारणं भवति । बोध्यबोधकभावः—ज्ञाप्यज्ञापकभावः तदैक्यं बोध्यं तद्बोधिकाश्रोपनिषद् इति । तदैक्यप्रमेयगताज्ञाननिवृत्तिः—तयोः = जीवब्रह्मणो रैक्यम् = अभेदः एव प्रमेयम् = प्रमाविषयः तदगतं यदज्ञानं तस्य निवृत्तः=निवर्त-

एकता को शुद्धचैतन्यरूप बतलाया है। शुद्धचैतन्य की ही एकता शुद्धचैतन्यरूप हो सकती है। जीव और ब्रह्म दोनों ही शुद्धचैतन्यस्वरूप, सभी घर्मों तथा उपाधियों से परे हैं। उनकी यह भिन्नता तो औपाधिक है, अवास्तविक है।

**प्रमेयम्**—यथार्थ ज्ञान को प्रमा कहते हैं। प्रमा का जो विषय होता है वह प्रमेय है। प्रमेय को प्रमाणों के आवार पर जाना जाता है। ज्ञातव्य वस्तु ही प्रमेय है ॥ ९ ॥

साधनचतुष्टय से सम्पन्न अधिकारी आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये क्या करें? इसके उत्तर में बतला रहे हैं—

अयमधिकारी जननमरणादिसंसारानलतसो दीपशिरा जलराशीभिर्वोपहारपाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठं गुरुमुपसृत्य तमनुसरति, 'समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम्' इत्यादिश्रुतेः । स परमकृपया 'अध्यारोपापवाद, न्यायेनैनमुपरक्षति, तस्मै स विद्वानुपसन्नाय प्राह' इत्यादिश्रुतेः ॥ १० ॥

**अर्थः**—जिस प्रकार ( सूर्य की प्रचण्ड किरणों में ) अत्यन्त सन्तस शिरवाला ( गंजा ) व्यक्ति ( शीतलता पाने की अभिलाषा से ) जल भरे सरोवर की ओर दौड़ता है, उसी प्रकार यह ( साधनचतुष्टय से सम्पन्न ) अधिकारी, जन्म-मरण-आदि से युक्त संसार छपी अग्नि से सन्तस होकर हाथ में कुछ उपहार लेकर, श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ठ गुरु के पास जाकर उनका अनुसरण करता है। श्रुति भी यही कहती है—‘( ब्रह्मज्ञान की प्राप्ति के हेतु ) हाथ में हवन करने के लिए पवित्र लकड़ियों को लेकर श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ठ को ( गुरु के पास जाना चाहिये )’ इत्यादि ( मुण्डक० १।२।१२ ) । वह ( श्रोत्रिय ब्रह्मनिष्ठ गुरु ) अत्यन्त कृपापूर्वक ‘अध्यारोप’ और ‘अपवाद’ के न्याय से उसे उपदेश देता है, जैसा कि श्रुति भी कहती है—“वह विद्वान् ( आचार्य ) अपनी शरण में आये हुए उस ( शिष्य ) को ( ब्रह्मज्ञान का ) उपदेश देता है” ; मुण्डक० १।२।१३ ) ।

**टिप्पणी—उपहारपाणिः**—राजा, देवता तथा गुरु के पास खाली हाथ नहीं जाना चाहिये। ‘रिक्तपाणिर्न सेवेत राजानं ब्राह्मणं गुरुम्’ ( महाभारत ) ।

नम् । अयमधिकारीति । **जननमरणादिसंसारानलतसः**—जननमरणादिरेव संसारः स एव अनलः = अग्निः, अग्निवादाहकत्वात्संसारेऽनलत्वारोपस्तेन तसः । **उपहारपाणिः**—उपहारः = देयं वस्तु पाणी=हस्ते यस्य स उपहारपाणिः, रिक्त-हस्तस्य गुरुसमीपगमनं निषिद्धमिति । ब्रह्मनिष्ठम्-ब्रह्मणि = औपनिषदे ब्रह्मणि

**समित्पाणिः**—इसका शादिक अर्थ है—हाथ में समिधा लेकर गुरु के पास जाना चाहिये । किन्तु यह उपलक्षणमात्र है । नितान्त अर्थभाव की दशा में ही ऐसा करना चाहिये । सामर्थ्य रहने पर अपनी शक्ति के अनुसार भेंट लेकर गुरु के पास जाना चाहिये—यह उक्त श्रुति का भाव है ।

**श्रोत्रियम्**—वेदों के अध्येता विद्वान् को श्रोत्रिय कहा जाता है ।

**ब्रह्मनिष्ठम्**—ब्रह्म एवं आत्मा की एकता के ज्ञान से युक्त व्यक्ति को ब्रह्मनिष्ठ कहा गया है ।

**अध्यारोपापवादन्यायेन**—अध्यारोप और अपवाद के न्याय से । वास्तविक में अवास्तविक का भ्रम होना अध्यारोप है, जैसे—सीपी में चाँदी का भ्रम होना । यहाँ सीपी वास्तविक है और चाँदी अवास्तविक । अपवाद का शादिक अर्थ है—भ्रम का निषेध । जैसे सीपी में हो रहे चाँदी के भ्रम का निषेध करके उसमें सीपी का यथार्थ ज्ञान होना अपवाद है । अध्यारोप और अपवाद का विश्लेषण आगे यथावसर करेंगे ॥ १० ॥

“अध्यारोप और अपवाद के न्याय से गुरु उपदेश देता है” ऐसा—पहले कहा गया है । अब यहाँ दृष्टान्तपूर्वक अध्यारोप का लक्षण बतला रहे हैं ।

**असर्पभूतायां रज्जौ सपर्विपवद्वस्तुन्यवस्त्वारापोऽध्यारोपः** । वस्तु सच्चिदानन्दाद्वयं ब्रह्म । अज्ञानादिसकलजडसमूहोऽवस्तु । अज्ञानं सद-सद्भ्यामनिर्वचनीयं त्रिगुणात्मकं ज्ञानविरोधि भावरूपं यत्किञ्चिदिदिति वदन्त्यहमज्ञ इत्याद्यनुभवात्, ‘देवात्मशक्ति स्वगुणेनिगूढाभ्युतेष्वच ॥ ११ ॥

**अर्थः**—असर्पभूत रज्जु में ( अर्थात् जो वस्तुतः सर्प नहीं है, उस रस्सी में ) सर्प के आरोप ( भ्रम ) के समान वस्तु ( अर्थात् यथार्थ ) में अवस्तु अर्थात् ( अयथार्थ ) का आरोप ( भ्रम ) होना ही अध्यारोप है । सत्, चित्, आनन्द अद्वितीय ब्रह्म ही वस्तु ( यथार्थ ) है । अज्ञान से प्रारम्भ होने वाले समस्त जड़-पदार्थों का समूह अवस्तु ( अयथार्थ, अवास्तविक ) है । अज्ञान सत् एवं असत् रूप से अनिर्वचनीय ( अर्थात् अज्ञान को न तो सत् ही कहा जा सकता है और असत् ही ), सत्त्व, रज एवं तमरूपात्मक, ज्ञान का विरोधी, भावरूप ( अर्थात् सत्ता-निष्ठा = नितरां निश्चयेन वा स्थितिर्यस्य सः तम् अपनिषदब्रह्मात्मविज्ञानपूर्ण-मित्यर्थः ॥ तत्र अध्यारोपं निरूपयति-असर्पभूतायामिति । सपर्विपवत् =

त्मक ) तथा कुछ है—ऐसा (वेदान्त के विद्वान् जन) कहते हैं। “मैं अज्ञानी हूँ”—यह अनुभव तथा “(योगियों ने) अपने सत्त्व आदि गुणों से आच्छन्न, स्वयं प्रकाश आत्मा की (मायारूप) शक्ति का प्रत्यक्ष किया।” (श्वेताश्वतर १।३) आदि श्रुति भी (अज्ञान की इस भावरूपता = सत्तात्मकता में प्रमाण हैं।)

**टिप्पणी**—असर्पभूतायां रजजौ—वर्षा की अँधेरी रात में व्यक्ति जा रहा था। उसने रास्ते में एक टेढ़ी-मेढ़ी चीज देखी। उसे सर्प समझा। फिर क्या था वह चौंका, कूदा और डण्डे से उस पर प्रहार किया। वह अपनी विजय पर फूल रहा था कि किसी ने टार्च की रोशनी उस पर डाली। उसने देखा कि यह तो सर्प नहीं अपितु रस्सी है। उस व्यक्ति का रस्सी को यह साँप समझना ही अध्यारोप है।

**वस्तु**—भूत, वर्तमान और भविष्य में न विनष्ट होने वालों परमार्थतः सत् आत्मा ही वस्तु है।

**अज्ञानम्**—अज्ञान को माया, अविद्या आदि नामों से भी कहा गया है।

**सदसद्भ्यामनिर्बचनीयम्**—अज्ञान को न सत् कहा जा सकता है और न असत् ही। यदि अज्ञान को सत् (अर्थात् सत्तात्मक) कहा जाय तो आत्मज्ञान होने के बाद उसका विनाश नहीं होगा। किन्तु स्थिति यह है कि आत्मा का ज्ञान होने के बाद व्यक्ति का अज्ञान विनष्ट हो जाता है। यदि उसे असत् (असत्तात्मक) कहा जाय तो वन्ध्या-पुत्र तथा आकाश-कुसुम की भाँति उसकी कभी भी प्रतीक्षित नहीं होनी चाहिए। किन्तु यह तो बराबर अनुभव किया जाता है कि—‘मैं अज्ञानी (अज्ञानवाला) हूँ।’ यही कारण है कि अज्ञान को न तो सत् रूप कहा जा सकता है और न असत् रूप ही—‘सच्चेन्न ब्राध्येत्, असच्चेन्न प्रतीयेत्।’

**त्रिगुणात्मकम्**—सांख्य की प्रकृति की तरह अद्वैत वेदांतियों का यह अज्ञान भी त्रिगुणात्मक है।

**ज्ञानविरोधि**—अज्ञान ज्ञान का विरोधी है, अर्थात् ज्ञान से दूर होता है।

**भावरूपम्**—अज्ञान ज्ञान का अभावरूप नहीं है। यदि अभावरूप होता तो

---

अहिभ्रमवत्, वस्तुनि = यथार्थे इत्यर्थः, अवस्त्वारोपः—अवस्तुनः = अयथार्थस्य आरोपः। वस्तु = त्रिकालाबाधितो ब्रह्मापरपर्यायः = आत्मैव वस्त्वति भावः। भावरूपम् = सत्तात्मकम्, अनेनाज्ञानस्याभावो निषिद्धः ॥

ज्ञान के द्वारा इसके दूर या विनष्ट होने की बात ही न पैदा होती । वेदान्त के अनुसार ज्ञान के द्वारा अज्ञान की निवृत्ति होती है । अज्ञान की यह निवृत्ति तभी सम्भव है, जब कि यह भावरूप यानी सत्तात्मक हो ।

**यत्किञ्चित्**—अज्ञान को न तो सत् कह सकते हैं, न असत् कह सकते हैं । और न सत्-असत् रूप ही कह सकते हैं । ऐसी अवस्था में इसे यत्किञ्चित् कहना ही उपयुक्त होगा ॥ ११ ॥

श्रुतियों में अज्ञान को कहीं-कहीं एक बतालाया गया है और कहीं-कहीं अनेक । इस विरोधाभास को दूर करने के लिये आगे बतला रहे हैं—

इदमज्ञानं समष्टिव्यष्ट्यभिप्रायेणैकमनेकमिति च व्यवहित्यते । तथाहि—यथा वृक्षाणां समष्ट्यभिप्रायेण वनमित्येकत्वव्यपदेशो यथा वा जलानां समष्ट्यभिप्रायेण जलाशय इति तथा नानात्वेन प्रतिभासमानानां जीवगताज्ञानानां समष्ट्यभिप्रायेण तदेकत्वव्यपदेशः ‘अजामेकाम्’ इत्यादिश्रुतेः । इयं समष्टिरूपाधितया विशुद्धसत्त्वप्रधाना । एतदुपहितं चैतन्यं सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वनियन्तृत्वादिगुणकमव्यक्तमन्तर्यामी जगत्कारणमीश्वर इति च व्यपदिश्यते सकलाज्ञानावभासकत्वात् । ‘यः सर्वज्ञः सर्ववित्’ इति श्रुतेः । ईश्वरस्येयं समष्टिरखिलकारणत्वात् कारणशरीरम्, आनन्दप्रचुरत्वात्कोशवदाच्छादकत्वाच्चानन्दमयकोशः, सर्वोपरमत्वात् सुषुप्तिरत एव स्थूलसूक्ष्मप्रपञ्चलयस्थानमिति चोच्यते ॥ १२ ॥

**अर्थः**—यह अज्ञान (एक होते हुए भी श्रुतियों में) समष्टि और व्यष्टि के अभिप्राय से क्रमशः एक तथा अनेक कहा जाता है अर्थात् समष्टि = समूह के अभिप्राय से एक तथा व्यष्टि = व्यक्ति के अभिप्राय से अनेक कहा जाता है । उदाहरणार्थ जैसे कि वृक्षों की समष्टि के अभिप्राय से ‘(यह) वन है’, इस तरह एकत्व का कथन किया जाता है, अथवा जलों (अर्थात् जल की बूँदों) की समष्टि के अभिप्राय से ‘(यह) जलाशय है’, इस प्रकार एकत्व का कथन किया जाता है, उसी प्रकार (अन्तः करण रूप उपाधि के भेद से) अनेक रूपों से प्रतिभासित = प्रतीत होने वाले जीव विषयक अज्ञानों की समष्टि के अभिप्राय से उस (अज्ञान) के एकत्व का कथन किया जाता है—‘अजामेकाम्’ (श्वेताश्वतर उपनिषद् ४।५) इत्यादि श्रुति से । अज्ञान की यह समष्टि (अर्थात् माया) व्यष्टि की उपाधि

की अपेक्षा उत्कृष्ट उपाधि होने के कारण अथवा जीव की अपेक्षा उत्कृष्ट (ईश्वर) की उपाधि होने के कारण विशुद्ध सत्त्वगुण की प्रधानता से युक्त होती है (अर्थात् इसमें रजोगुण तथा तमोगुण की उपस्थिति रहने पर भी विशुद्ध सत्त्वगुण की ही प्रधानता रहती है)। इससे उपहित (अर्थात् अज्ञान के समष्टि रूप उपाधि से विशिष्ट) चैतन्य सम्पूर्ण अज्ञान का प्रकाशक होने के कारण सर्वज्ञता, सर्वेश्वरता, सर्वनियामकता आदि गुणों से युक्त, अव्यक्त, अन्तर्यामी जगत् का कारण तथा ईश्वर इत्यादि (नाम से) कहा जाता है। “जो ईश्वर (सामान्यरूप से सब कुछ जानने के कारण) सर्वज्ञ और (विशेष रूप से सब को जानने के कारण) सर्ववेत्ता है” (मुण्डक १।१।९) इत्यादि श्रुति भी (इसी बात का प्रतिपादन करती है)। ईश्वर की (उपाधिभूता अज्ञान की) यह समष्टि (अर्थात् माया) सम्पूर्ण विश्व-प्रपञ्च का कारण होने से ‘कारण-शरीर’ तथा आनन्द की अधिकता से युक्त होने के कारण और कोश (म्यान) की तरह (चैतन्य = ईश्वर-चैतन्य की) आच्छादक होने से “आनन्दमय-कोश” कहलाती है। सब (स्थूल एवं सूक्ष्म उपाधियों) का उपरम अर्थात् विलय स्थान होने के कारण (अज्ञान की इस समष्टि को) “सुषुप्ति” (महासुषुप्ति अर्थात् प्रलय) कहते हैं, और इसी कारण से (अर्थात् विलय-स्थान होने के कारण से ही) इसे स्थूल एवं सूक्ष्म सृष्टि का लय स्थान भी कहते हैं।

**टिप्पणी—समष्टि और व्यष्टि—समष्टि और व्यष्टि शब्दों की निष्पत्ति व्याप्ति एवं समूह अर्थ के बाचक ‘अश्’ बातु से होती है—सम् + √अश्+क्ति॑।**

अज्ञानस्य रूपद्वयं प्रतिपादयति—इदमिति । एकत्वव्यपदेशः = एकत्वव्यवहारः, एकत्वेन कथनमित्यर्थः । सदेकत्वव्यपदेशः—तस्य=अज्ञानस्येत्यर्थः । एकत्वव्यपदेशः = एकत्वव्यवहारः । उत्कृष्टोपाधितया—उत्कृष्टश्वासौ उपाधिस्तस्य भावस्तया, उत्कृष्टत्वं चात्राखण्डत्वव्यपदेशेन बोध्यम्, अथवा उत्कृष्टस्य = जीवापेक्षया विशिष्टस्येश्वरस्य उपाधिस्तस्य भावस्तया । विशुद्धसत्त्वप्रधाना—विशुद्धम् = रजस्तमोम्यामनभिभूतं सत्त्वं प्रधानम् = प्रबलम् यस्याः सा, अत्र प्रधानोपादानेन रजस्तमसोः क्षीणा सत्ता सूच्यते । सर्वोपरमत्वात्—सर्वस्य = निखिलस्य प्रपञ्चस्य उपरमणम् = लयस्तस्य भावस्तस्मात् ।

समष्टि का अर्थ है—समूह। वि + √अशा, + क्तिन्। व्यष्टि का अर्थ है—सीमित, एक या एक को व्याप्त करने वाली।

वेदान्त-दर्शन में अज्ञान की समष्टि को 'माया' तथा व्यष्टि को 'अविद्या' कहा गया है—सत्त्वशुद्धविशुद्धिभ्यां मायाविद्ये च ते मते। ( पञ्चदशी ११६ ) ।

एकमनेकमिति । उपनिषदों में अज्ञान के वाचक माया, प्रकृति, अविद्या, अजा आदि शब्दों के कभी एकवचन में प्रयुक्त होने से तथा कभी बहुवचन में प्रयुक्त होने से यह कहा गया है ।

**नानात्वेन**—प्रत्येक जीव अपना अलग-अलग अज्ञान रखता है, जो उस ( जीव ) के द्वारा प्रकाशित होता है । जीव-विषयक अज्ञान को ही अज्ञान की व्यष्टि कहा गया है ।

**उपाधिः**—( उप + आ + √धा + कि ) प्रयोजक को उपाधि कहते हैं—

**प्रयोजकश्चोपाधिः**—( तर्कभाषा ) । जब कोई वस्तु अपने यथार्थ रूप से भिन्न रूप में प्रकाशित होती है, तब उसको भिन्न रूप से प्रकाशित होने में जो प्रयोजक कारण होता है उसे उपाधि कहते हैं । उदाहरणार्थ कहा जा सकता है कि जब रस्सी में सर्प का भ्रम होता है, तो उसमें प्रयोजक कारण व्यक्ति का अज्ञान होता है । अतः वहाँ यह अज्ञान ही उपाधि है । जब ब्रह्म ईश्वर या जीव बनता है, उस समय ईश्वर बनने में अज्ञान को समष्टि तथा जीव बनने में अज्ञान की व्यष्टि प्रयोजक कारण होने के कारण उपाधि बनती है । उपाधि से युक्त होने वाला उपहित कहा जाता है । उपाधि से रहित को अनुपहित कहते हैं ।

**उत्कृष्टोपाधितया**—इसके दो अर्थ हो सकते हैं—१—श्रेष्ठ उपाधि होने के कारण या २—उत्कृष्ट की उपाधि होने के कारण । अज्ञान के दो विभाग हैं—( क ) अज्ञान की समष्टि तथा ( ख ) अज्ञान की व्यष्टि । अज्ञान की समष्टि अज्ञान तो व्यष्टि से उत्कृष्ट या श्रेष्ठ उपाधि कही गई है । २—जीव की अपेक्षा ईश्वर श्रेष्ठ है, उत्कृष्ट है । अतः श्रेष्ठ ईश्वर की उपाधि होने के कारण अज्ञान की समष्टि उत्कृष्ट उपाधि है ।

**आनन्दमयकोशः**—अज्ञान की समष्टि से आच्छादित होनेवाला ईश्वर आनन्दमय

है तथा अज्ञान की समष्टि उस ईश्वर का आच्छादक है, अतः उसे आनन्दमय कोश कहा जाता है ।

अब तक अज्ञान की समष्टि के विषय में बतलाया गया है । अब यहाँ अज्ञान की व्यष्टि के विषय में बतलाया जा रहा है—

यथा वनस्य व्यष्ट्यभिप्रायेण वृक्षा इत्यनेकत्वव्यपदेशो यथा वा जलाशयस्य व्यष्ट्यभिप्रायेण जलानीति, तथा ज्ञानस्य व्यष्ट्यभिप्रायेण तदनेकत्वव्यपदेशः ‘इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयत्’ इत्यादिश्रुतेः । अत्र व्यस्तसमस्तव्यापित्वेन व्यष्टिसमष्टिताव्यपदेशः । इयं व्यष्टिनिकृष्टोपाधितया मलिनसत्त्वप्रधाना । एतदुपहितं चेतन्यमल्पज्ञत्वानीश्वरत्वादिगुणकं प्राज्ञ इत्युच्यते, एकाज्ञानावभासकत्वात् । अस्य प्राज्ञत्वमस्पष्टोपाधितयाऽन्तिप्रकाशकत्वात् । अस्यापीयमहंकारादिकारणत्वात्कारणशरीरम्, आनन्दप्रचुरत्वात् कोशवदाच्छादकत्वाच्चानन्दमयकोशः सर्वोपरमत्वात् सुषुप्तिरत एव स्थूलसूक्ष्मशरीरपञ्चलयस्थानमिति चोच्यते ॥ १३ ॥

अर्थः—जिस प्रकार वन की व्यष्टियों ( अर्थात् एक-एक वृक्षों ) के अभिप्राय से “( ये ) वृक्ष हैं”—ऐसा अनेकत्व का कथन किया जाता है ( अर्थात् बहुवचन का व्यवहार किया जाता है ), अथवा जिस प्रकार जलाशय की व्यष्टियों ( अर्थात् एक-एक जल-कणों ) के अभिप्राय से “( ये ) जल है”—ऐसा अनेकत्व का कथन किया जाता है, उसी प्रकार अज्ञान की व्यष्टियों ( अर्थात् एक-एक जीव विषयक अज्ञानों ) के अभिप्राय से उस ( अज्ञान ) के अनेकत्व का कथन किया जाता है । “वह परमेश्वर व्यष्टिभूत अज्ञानों के द्वारा बहुत रूप वाला प्रतीत होता है” ( ऋक्संहिता ६।४७।१८ ) इत्यादि श्रुति से ( उस एक ही अज्ञान =

अज्ञानस्यानेकत्वं साधयति—यथेति । इन्द्रम् = ईश्वरम्, मायाभिः = अज्ञानैः, पुरुरूप = बहुरूपः । निकृष्टोपाधितया—निकृष्टश्चासौ उपाधिस्तस्य भावस्तया । अत्रोपाधेनिकृष्टत्वमज्ञानस्य समष्ट्युपाध्यपेक्षया वोध्यम् । अथवा निकृष्टस्य = ईश्वरपेक्षया न्यूनस्य जीवस्योपाधिस्तस्य भावस्तया । मलिनसत्त्वप्रधाना—मलिनम् = रजस्तमोम्यामभिभूतं सत्त्वम् = सत्त्वगुणः प्रधानं यस्याः सा तयाः । प्राज्ञः—प्रकर्षेण अज्ञः प्रायेणाज्ञो वंति प्राज्ञो जीवः ॥

माया का बहुत्व के रूप में उल्लेख किया गया है )। यहाँ अशान में एक व्यक्ति को व्याप्त करने के कारण व्यष्टि ( -रूप अज्ञान ) तथा समूह को व्याप्त करने के कारण समष्टि ( -रूप अज्ञान ) का कथन किया जाता है । ( वस्तुतः अज्ञान एक ही है )। ( अज्ञान की ) यह व्यष्टि ( अविद्या ) निकृष्ट उपाधि होने के कारण अथवा ( ईश्वर की अपेक्षा ) निकृष्ट ( जीव ) की उपाधि होने के कारण मलिन सत्त्व गुण को प्रधानता से युक्त होती है । इस ( अज्ञान की व्यष्टि से उपर्युक्त चैतन्य के बल एक अज्ञान ( अर्थात् व्यष्टि रूप अज्ञान ) का अवभासक होने के कारण अल्पज्ञता, अनोश्वरता आदि गुणों से युक्त प्राज्ञ ( प्रकृष्ट अज्ञ ) कहा जाता है । इसकी उपाधि ( अर्थात् उपाधिभूत व्यष्टचज्ञान ) के ( मलिन-सत्त्व-प्रधान होने के कारण ) अस्पष्ट होने से इनका अधिक प्रकाशक न होना ही इसके प्राज्ञ होने का कारण है । इस ( प्राज्ञ = जीव ) की उपाधिभूता अज्ञान की यह व्याष्ट भी ( जीव के ) अहस्त्वार आदि का कारण होने से “कारण शरीर” आनन्द की अधिकता से युक्त होने के कारण तथा कोश ( म्यान ) की तरह आच्छादक होने के कारण “आनन्दमय कोश”, सभी ( अर्थात् जाग्रत् और स्वप्न ) का उपरम = विलय-स्थान होने के कारण सुषुप्ति कही जाती है । यही कारण है कि ( अर्थात् इसमें सब कुछ का उपरम होने के कारण ही ) यह ‘स्मूल एवं सूक्ष्म शरीरों की सृष्टि का लयस्थान’ भी कहलाती है ।

**टिप्पणी—निकृष्टोपाधितया—‘उत्कृष्टोपाधितया की भाँति ‘निकृष्टोपाधितया’ के भी दो अर्थ हैं १—निकृष्ट उपाधि होने के कारण अथवा २—निकृष्ट ( जीव ) की उपाधि होने के कारण । १—व्यष्टिरूप अज्ञान समष्टिरूप अज्ञान की अपेक्षा कम व्यापक है, न्यून है’ अतः निकृष्ट उपाधि है २—इसी प्रकार जीव भी ईश्वर की अपेक्षा कम शक्तियों से सम्पन्न होने के कारण निकृष्ट है । इस जीव की उपाधि होने के कारण व्यष्टिरूप अज्ञान निकृष्ट की उपाधि है ।**

**मलिनसत्त्वप्रधाना—व्यष्टिरूप अज्ञान निकृष्ट जीव की उपाधि है । इस अज्ञान में सत्त्व की प्रधानता अवश्य रहती है, किन्तु वह ( सत्त्व ) रज एवं तम के द्वारा अभिभूत होकर रहता है । ईश्वर की उपाधि समष्टि रूप अज्ञान में सत्त्व की प्रधानता होती है और वह रज तथा तम से अनभिभूत रहता है । यही कारण है कि वह सर्वज्ञ आदि गुणों से युक्त होता है और जीव अल्पज्ञ आदि**

गुणों से । ईश्वर और जीव के बीच होने वाला उपाधिकृत यही भेद है । शुद्ध सत्त्व गुण में चिदात्मा का स्पष्ट प्रतिविम्ब पड़ता है, जिससे कि जगत् की सारीं वस्तुएँ प्रकाशित होती हैं । मलिन सत्त्व गुण में चिदात्मा का प्रतिविम्ब ही साफ नहीं पड़ता है तो फिर उससे जगत् के प्रकाशित होने का प्रश्न ही नहीं उठता ।

**अहङ्कारादिकारणत्वात्**—यहाँ अहङ्कार शब्द का अर्थ है—अन्तःकरण । अन्तःकरण का विवेचन आगे किया जायगा । सुषुप्ति काल में अन्तःकरण अज्ञान विलीन हो जाता है और जाग्रत् अवस्था में उससे ही प्रादुर्भूत होता है । यही कारण है कि अज्ञान को अहङ्कार आदि ( अन्तःकरण ) का कारण बतलाया गया है ।

**आनन्दप्रचुरत्वात्**—जागरण और स्वप्न की अवस्था में आनन्द के समय ही सुख-दुःख की भी सत्ता रहती है, किन्तु सुषुप्ति में आनन्द की ही प्रचुरता होती है । वहाँ दुःख की अति क्षीण रेखा रहती है ।

“सुषुप्तिकाले सकले विलीने तमोभिभूतः सुखरूपमेति” ( कैवल्योपनिषद् १३ । )  
**सर्वोपरमत्वात्**—सुषुप्ति में जाग्रत् अवस्था तथा स्वप्न का सारा जगत् विलीन हो जाता है ।

**सुषुप्तिः**—अज्ञान से आवृत्त आत्मा को तीन दशाएँ होती हैं—( १ ) सुषुप्ति, ( २ ) स्वप्न और ( ३ ) जागरण ।

( १ ) सुषुप्ति में कारण शरीर उपाधि होता है । इसे हीं आनन्दमय कोश कहा जाता है ।

( २ ) स्वप्न अवस्था में कारण शरीर के साथ ही सूक्ष्म शरीर भी उपाधि बनता है । सूक्ष्म शरीर में तीन कोश होते हैं—( क ) विज्ञानमय कोश ( ख ) मनोमय कोश तथा ( ग ) प्राणमय कोश । ये तीनों ही कोश मिलकर सूक्ष्म शरीर कहलाते हैं ।

( ३ ) इस अवस्था में उक्त दो शरीरों के साथ ही स्थूल शरीर भी उपाधि बनता है । इस शरीर को अन्नमय कोश भी कहा जाता है ।

अज्ञान की उपाधि से युक्त ईश्वर तथा जीव दोनों की ये तीन-तीन अवस्थाएँ हृदा करती हैं । ईश्वर की सषप्तावस्था का नाम है—प्रलय । सूक्ष्म भूतों की

सूष्टि से सूक्ष्म शरीर की सृष्टि होने पर उसको स्वप्नावस्था होती है। स्वप्नावस्था का अभिमानो ईश्वर 'हिरण्यगर्भ' 'सूत्रात्मा' 'ब्रह्मा' आदि कहा जाता है। सूक्ष्म-भूतों से स्थूलभूतों की सृष्टि होने पर ईश्वर की जगत्कारणावस्था होती है। इस अवस्था का अभिमानी ईश्वर 'विराट्' तथा "वैश्वानर" कहा जाता है।

जीव सुषुप्तिकाल में 'प्राज्ञ', स्वप्नकाल में 'तैजस' तथा जागरण में 'विश्व' कहा जाता है।

तदानीमेतावीश्वरप्राज्ञौ चेतन्यप्रदीपाभिरतिसूक्ष्माभिरज्ञानवृत्तिभिरानन्दमनुभवतः । 'आनन्दभुक् चेतोमुखः प्राज्ञः' इति श्रुतेः, 'सुखमहमस्वाप्स्न किञ्चिद्वेदिषम्' इत्युत्थितस्य परामर्शोपपत्तेश्च । अनयोः समष्टिव्यष्ट्योवैनवृक्षयोरिव जलाशयजलयोरिव वाऽभेदः । एतदुपहितयोरीश्वरप्राज्ञयोरपि वनवृक्षावच्छिन्नाकाशयोरिव जलाशयजलगतप्रतिबिम्बाकाशयोरिव वाऽभेदः । 'एष सर्वेश्वर' इत्यादि श्रुतेः ॥ १४ ॥

**अर्थः—**उस समय ( अर्थात् प्रलयावस्था तथा सुषुप्त्यवस्था में ) ये ईश्वर तथा प्राज्ञ = जीव चैतन्य से प्रदीप्त ( अर्थात् प्रकाशित ) अत्यन्तसूक्ष्म अज्ञान की वृत्तियों के माव्यम से ( अपने स्वरूपभूत ) आनन्द का अनुभव करते हैं। 'प्राज्ञ आनन्द का भोक्ता और चेतोमुख है' ( माण्डूक्योपनिषद्, ५ )—इस श्रुति वचन से तथा "मैं सुखपूर्वक सोया, कुछ भी नहीं जाना" इस प्रकार सोकर उठे हुए व्यक्ति की अनुभूति होने से भी ( प्रलयावस्था तथा सुषुप्त्यवस्था के आनन्दानुभव का समर्थन होता है )। अज्ञान की इस समष्टि और व्यष्टि में वन तथा ( वन के ) वृक्ष की भाँति तथा जलाशय एवं जल ( अर्थात् जल की वूँद ) की तरह अभेद है। इस अज्ञान की ( समष्टि तथा व्यष्टि से ) उपहित क्रमशः ईश्वर तथा प्राज्ञ में भी उसी तरह अभेद है, जैसे वनावच्छिन्न ( अर्थात् वन से नपे हुए ) आकाश तथा वृक्षावच्छिन्न ( अर्थात् वृक्ष से नपे हुए आकाश ) में अभेद होता है, अथवा जैसे जलाशय में प्रतिबिम्बित आकाश तथा जल के एक विन्दु में प्रतिबिम्बित आकाश में अभेद होता है। "यह (प्राज्ञ) ही सर्वेश्वर है" ( माण्डूक्य, ६ ), इस श्रुति से भी ( ईश्वर एवं प्राज्ञ का अभेद प्रमाणित होता है । )

**टिप्पणी—अज्ञानवृत्तिभिः—**जाग्रदवस्था तथा स्वप्नावस्था में जीव (प्राज्ञ) अन्तःकरण की वृत्तियों से अनुभव करता है। किन्तु सुषुप्ति की अवस्था में अन्तः-

करण अज्ञान में बिलीन हो जाता है। उस समय जीव अज्ञान की सूक्ष्म वृत्तियों से आनन्द का अनुभव करता है। यहाँ ध्यान रखना है कि ईश्वर को अन्तःकरण नहीं होता है। वह प्रलयकाल में अपनी मायावृत्ति से आनन्द का अनुभव करता है।

**चैतन्यप्रदीपाभिः—**तीनों गुण जड हैं। अतः त्रिगुणात्मक अज्ञान (माया) भी जड है। इस पर जब चैतन्य का प्रकाश पड़ता है, तब यह अनुभव करने में समर्थ होता है। चैतन्य से प्रतिविम्बित होकर ही अज्ञान अपनी वृत्तियों से प्राज्ञ एवं ईश्वर को अनुभव करवाता है।

**चेतोमुखः—**'चेतोमुखः' का अर्थ है—चैतन्य से प्रकाशित होने वाली अज्ञान की वृत्तियों की प्रधानता से युक्त प्राज्ञ।

ऊपर उपहित चैतन्य—ईश्वर एवं प्राज्ञ के विषय में बतला देने के बाद अब अनुपहित चैतन्य के विषय में बतला रहे हैं—

वनवृक्षतदवच्छिन्नाकाशयोर्जलाशयजलतदगतप्रतिबिम्बाकाशयोर्वार्णवारभूतानुपहिताकाशवदनयोरज्ञानतदुपहितचैतन्ययोराधारभूतं यदनुपहितं चैतन्यं तत्तुरीयमित्युच्यते । 'शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यते' इत्यादिश्रुतेः। इदमेव तुरीयं शुद्धचैतन्यमज्ञानादितदुपहितचैतन्याभ्यां तस्याःपिण्डवदविविक्तं सन्महावाक्यस्य वाच्यं विविक्तं संल्लक्ष्यमिति चोच्यते ॥ १५ ॥

**अर्थः—**जिस प्रकार वन, वृक्ष तथा वन से अवच्छिन्न (नपा हुआ) और वृक्ष से अवच्छिन्न (नपा हुआ) आकाश का आधारभूत अनुपहित आकाश (अर्थात् महाकाश) होता है, अथवा जिस प्रकार जलाशय, जलविन्दु तथा जलाशय में प्रतिबिम्बमित होने वाले आकाश और जलविन्दु में प्रतिविम्बित होने वाले आकाश का आधारभूत अनुपहित आकाश (अर्थात् महाकाश) होता है, उसी प्रकार इन अज्ञान (समष्टिरूप अज्ञान और व्यष्टिरूप अज्ञान) तथा अज्ञान से उपहित चैतन्य (ईश्वर एवं प्राज्ञ) का आधारभूत जो अनुपहित (किसी भी उपाधि से रहित) चैतन्य है, उसे तुरीय (चतुर्थ) कहा जाता है। "(वेदान्ती जन अनुपहित चैतन्य को) शिव, अद्वैत तथा तुरीय (चतुर्थ) मानते हैं" (माण्डूक्य० ७) इस श्रुति-वचन से भी यही बात कही गई है। यही तुरीय शुद्ध चैतन्य (अर्थात् अनुपहित चैतन्य) अज्ञान आदि प्रपञ्च अ-

उस ( ज्ञान ) से उपहित चैतन्य से, जिस प्रकार तपा हुआ लौह-पिण्ड आग से अलग नहीं प्रतीत होता उसी प्रकार, अलग न प्रतीत होता हुआ 'तत्त्वमसि, ( छन्दोग्योपनिषद् ६।८।७ ) इस महावाक्य का वाच्य ('अभिधेयार्थ') होता है, और अलग प्रतीत होता हुआ लक्ष्यार्थ होता है ।

**टिप्पणी—आधारभूतानुपहिताकाशवत्—**अनुपहिताकाश का अर्थ है—  
महाकाश अर्थात् वह आकाश जो घट, मठ आदि उपाधियों से रहित है ।

**तुरीयम्—**अनुपहित चैतन्य को तुरीय इसलिए कहते हैं क्योंकि वह अज्ञान जीव तथा ईश्वर की अपेक्षा अलग है ।

**वाच्यम् , लक्ष्यम्—**व्याकरण एवं साहित्य में वाच्य, लक्ष्य और व्यंग्य ये तीन प्रकार के अर्थ माने गये हैं । उसी प्रकार इन तीनों अर्थों को बतलानेवाले क्रमशः वाचक, लक्षक तथा व्यञ्जक—ये तीन प्रकार के शब्द माने गये हैं । इन तीन प्रकार के शब्दों से तीनों प्रकार के अर्थों की प्रतीति के लिये उन शब्दों में क्रमशः अभिधा, लक्षणा तथा व्यञ्जना नामक तीन प्रकार को शब्द शक्तियाँ मानी गई हैं । अभिधा से लोक प्रसिद्ध सामान्य अर्थ का बोध होता है यही कारण है कि अभिधेयार्थ को वाच्यार्थ तथा मुख्यार्थ भी कहते हैं । वाच्यार्थ के प्रयोक्ता एवं ज्ञाता पढ़े एवं अनपढ़ सभी लोग होते हैं । पर कभी-कभी ऐसा भी होता है कि वाक्य से वाक्यार्थ का सम्बन्ध ठीक नहीं बैठता वैसी अवस्था में लक्षणा का सहारा लेना पड़ता है । यहाँ लक्षणा रूढिवश अथवा किसी विशेष प्रयोजन से होती है । जैसे किसी ने कहा कि 'गंगा में अहीरों की बस्ती है' । यहाँ गंगा शब्द का अर्थ है 'गंगा की घारा' । उसमें बस्ती का होना असम्भव है । अतः गंगा शब्द अपना मुख्य अर्थ छोड़कर अपने से सम्बद्ध 'गंगा-तट' का बोध कराता है । तब अर्थ होता है—गंगा के तट पर अहीरों की बस्ती है । यह दूसरा अर्थ लक्षणा के द्वारा बोधित होने से लक्ष्यार्थ है । जहाँ विना लक्षणा के भी किसी विशेष अर्थ की घटनि की जाती है, वहाँ व्यञ्जना होती है । जैसे किसी युवती ने एक युवक से कहा—'कल घर के सभी लोग बाहर जा रहे हैं । अतः घर में अकेले मन न लगेगा ।' इसका व्यङ्ग्यार्थ यह हुआ कि यदि तूम कल के बाद आओ तो विश्वस्त एवं निश्चन्त मिलन होगा ।

अज्ञान के दो विभागों—समष्टि एवं व्यष्टि का निरूपण कर लेने के बाद अब

उस ( अज्ञान ) के सामर्थ्य का निरूपण करने जा रहे हैं—

अस्याज्ञानस्यावरणविक्षेपनामकमस्ति शक्तिद्वयम् । आवरणशक्तिस्ताव-  
दल्पोऽपि मेघोऽनेकयोजनायतमादित्यमण्डलमवलोकयितृनयनपथविधाय-  
कतया यथाच्छादयतीव, तथाज्ञानं परिच्छिन्नमप्यात्मानमपरिच्छिन्नम-  
संसारिणमवलोकयितृबुद्धिपिधायकतयाच्छादयतीव, तादृशं सामर्थ्यम् ।  
तदुक्तम्—

घनच्छन्नदृष्टिधन्तच्छन्नमकं यथा मन्यते निष्प्रभं चातिमूढः ।

तथा बद्धवद्भाति यो मूढदृष्टेः स नित्योपलब्धिस्वरूपोऽहमात्म ॥इति॥

अनयैवावरणशक्त्यावच्छिन्नस्यात्मनः कर्तृत्वभोक्तृत्वसुखदुःखमोहा-  
त्मकतुच्छसंसारभावनापि सम्भाव्यते, यथा स्वज्ञानेनावृतायां रज्ज्वां  
सर्पत्वसम्भावना ।

विक्षेपशक्तिस्तु, यथा रज्ज्वज्ञानं स्वावृत्तरज्जौ स्वशक्त्या सर्पा-  
दिकमुद्भावयति एवमज्ञानमपि स्वावृत्तात्मनि विक्षेपशक्त्याकाशादिप्रपञ्च-  
मुद्भावयति तादृशं सामर्थ्यम् । तदुक्तम्—

‘विक्षेपशक्तिलङ्गादिव्रह्माण्डान्तं जगत्सृजेत्’ इति ॥ १६ ॥

अर्थः—इस अज्ञान को (१) आवरण और (२) विक्षेप नामक दो शक्तियाँ  
हैं । पहले आवरण शक्ति के विषय में बतला रहे हैं—जिस प्रकार मेघ का एक  
खण्ड, देखने वाले व्यक्ति के नेत्र-मार्ग को ढक लेने के कारण, अनेक योजन  
विस्तीर्ण सूर्य-मण्डल को ढक सा लेता है, उसी प्रकार अज्ञान परिमित होते हुए  
भी प्रमाता की बुद्धि को ढक लेने के कारण अपरिमित तथा असंसारी आत्मा  
को ढक-सा लेता है ( न कि वस्तुतः ढकता है ) । ( अज्ञान की आवरण शक्ति  
का ) ऐसा ही सामर्थ्य है । ऐसा ही ( आचार्यों के द्वारा ) कहा भी गया है—

अज्ञानस्य शक्तिद्वयं निरूपयति—अस्येत्यादिना । आवरणविक्षेपनामकम्-  
आवरणशक्तिः, विक्षेपशक्तिःचेत्यर्थः, सच्चिदानन्दस्वरूपमावृणोतीत्यावरणशक्तिः,  
व्रह्मादिस्थावरान्तं सकलं नामरूपात्मकं प्रपञ्चं विक्षिपति सृजतीति विक्षेप-  
शक्तिः । घनच्छन्नदृष्टिः = घनेन = मेघेन छन्ना = अवृता दृष्टिर्यरय तादृशः,  
अतिमूढः = विवेकविरहितः, नित्योपलब्धिस्वरूपः—नित्यमुपलब्धिः = स्थितिः  
प्राप्तिर्वेति यस्य तादृशः स्वरूपं यस्य तादृशः ॥

अन्वयः—यथा, अतिमूढः, घनच्छन्नदृष्टिः ( सन् ), अर्कम्, घनच्छन्नम्, ( अतः ), निष्प्रभम्, च, मन्यते तथा मूढदृष्टेः, यः ( आत्मा ), बद्धवत्, भाति, सः, नित्योपलब्धिस्वरूपः, आत्मा, ( एव ), अहम् ॥

शब्दार्थः—यथा = जैसे, अतिमूढ़ = अत्यन्तमूढ व्यक्ति, घनच्छन्नदृष्टिः ( सन् ) = मेघ से अपनी दृष्टि ढक ली जाने पर, अर्कम् = सूर्य को घनच्छन्नम् = मेघ से ढका हुआ, ( अतः = इसीलिए ), निष्प्रभम् = निस्तेज, च = भी, मन्यते = मानता है, तथा = उसी प्रकार, मूढदृष्टेः = मूढ व्यक्ति की दृष्टि से, यः = जो, ( आत्मा=आत्मा ), बद्धवत् = बन्धन में पड़ा हुआ सा, भाति = प्रतीत होता है, सः=वह, नित्योपलब्धिस्वरूपः = नित्यज्ञानस्वरूप, आत्मा=आत्मा, ( एव=ही ) अहम् = मैं हूँ ॥

अर्थः—जैसे अत्यन्त मूढ व्यक्ति, मेघ से अपनी दृष्टि ढक ली जाने पर, सूर्य को मेघ से ढका हुआ ( अतः ) निस्तेज भी मानता है, उसी प्रकार मूढ व्यक्ति की दृष्टि से जो ( आत्मा ) बन्धन में पड़ा हुआ-सा प्रतीत होता है वह नित्य-ज्ञानस्वरूप आत्मा ( ही ) मैं हूँ ॥ [ हस्तामलक १० ] ॥

जिस प्रकार अपने अज्ञान से आवृत रस्सी में सर्प की सम्भावना होती है, उसी प्रकार ( अज्ञान की ) इसी आवरण शक्ति के द्वारा अविच्छिन्न ( युक्त ) आत्मा में कर्ता होने, भोक्ता होने और सुख-दुःख तथा मोह ( अज्ञान ) रूप तुच्छ संसार से युक्त होने की भावना भी होती है ।

सम्प्रति विक्षेपशक्ति को बतलाया जा रहा है—जैसे रज्जु के विषय में होने वाला ( व्यक्ति का ) अज्ञान, अपने द्वारा आवृत रज्जु ( रस्सी ) में अपनी शक्ति से सर्प आदि की उद्भावना करता है; इसी प्रकार अज्ञान भी, अपने द्वारा ढकी हुई आत्मा में, अपनी विक्षेप नामक शक्ति के माध्यम से आकाश आदि प्रपञ्च की उद्भावना करता है । ( क्योंकि विक्षेप शक्ति का ) वैसा ही सामर्थ्य है । ( आचार्यों के द्वारा ) कहा भी गया है—‘( अज्ञान की ) विक्षेप शक्ति सूक्ष्म शरीर से लेकर ( स्थूल ) ब्रह्माण्डपर्यन्त समस्त जगत् की सृष्टि करती है ( वाक्यसुधा १३ ) ।

टिप्पणी—आवरणशक्ति:—आत्मा के वास्तविक स्वरूप अर्थात् आत्मा के सत्, चित् एवं आनन्द स्वरूप को ढक लेने के कारण अज्ञान की इस शक्ति को आवरण शक्ति कहते हैं ।

**विक्षेपशक्तिः**—ब्रह्मा से लेकर स्थावर पर्यन्त समग्र जगत् को सृष्टि करने के कारण अज्ञान की शक्ति विक्षेपशक्ति कही जाती है।

**अज्ञानं परिच्छिन्नमपि**—अज्ञान को परिच्छिन्न या अपरिच्छिन्न कुछ भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वह अनिर्वचनीय है। फिर भी उसे जो परिच्छिन्न कहा गया है, वह आत्मा की अपेक्षा से कहा गया है।

आवरण तथा विक्षेप नामक शक्तियों से सम्पन्न अज्ञान की उपाधि से युक्त ईश्वर जगत् का कारण है। यह बात कही जा चुकी है। अब यहाँ प्रश्न उठता है कि ईश्वर जगत् का निमित्त कारण है, अथवा उपादान कारण अथवा दोनों ही? इसी के उत्तर में आगे कह रहे हैं—

शक्तिद्वयवदज्ञानोपहितं चैतन्यं स्वप्रधानतया निमित्तं स्वोपाधि-  
प्रधानतयोपादानं च भवति। यथा लूता तन्तुकार्यं प्रति स्वप्रधानतया  
निमित्तं स्वशारीरप्रधानतयोपादानं च भवति ॥ १७ ॥

**अर्थः**—( आवरण तथा विक्षेप नामक ) दो शक्तियों वाले अज्ञान से उपहित चैतन्य ( अर्थात् ईश्वर नामक चैतन्य ) अपनी ( अर्थात् चेतनता की ) प्रधानता से ( जगत् ) का निमित्त कारण होता है और अपनी उपाधि ( अज्ञान ) की प्रधानता से ( उसका ) उपादान कारण भी होता है। जैसे मकड़ी अपने जाल बनाने रूप कार्य के प्रति अपनी ( अर्थात् चैतन्य की ) प्रधानता से निमित्त कारण होती है और अपने शरीर की प्रधानता से उसका उपादान कारण भी होती है।

**टिप्पणी—**निमित्तम् उपादानम् च—आपने देखा होगा कि मकड़ी को जब इच्छा होती है, तब वह अपने मुख से जाल उगलती हुई नीचे तक लटक जाती है या उसका ताना-बाना बुन डालती है और फिर जब उसे बिगाढ़ना चाहती है, तब उसे मुँह में समेटती हुई ऊपर उठ जाती है। इस प्रकार वह जाल या ताना-बाना के प्रति अपनी चेतना की दृष्टि से निमित्त कारण और अपने

ईश्वरस्य जगतोनिमित्तोपादानकारणतां साधयन्नाह-शक्तिद्वयेति । स्वप्रधान-  
तया = चैतन्यप्रधानयेत्यर्थः, निमित्तम्—निमित्तकारणमिति यावत् स्वोपाधि-  
प्रधानतया = स्वोपाधिभूतमायाप्रधानतयेत्यर्थः । उपादानम् = उपादानकारणम् ।

शरीर की दृष्टि से उपादान करण भी बनती है। ठीक इसी प्रकार ईश्वर चैतन्य भी अपनी चेतना की दृष्टि से जगत् का निमित्त कारण बनता है और अपनी माया की दृष्टि से उपादान कारण। किन्तु यहाँ यह ध्यान रखना है कि ईश्वर जगत् का साक्षात् उपादान कारण न होकर परम्परया उपादान कारण बनता है। जिस प्रकार चुम्बक के सान्निध्य से जड़ लोहा गतिशील हो उठता है, उसी प्रकार चैतन्य ( ईश्वर ) के सान्निध्य से जड़ बज्ञान भी क्रियाशील हो उठता है और उससे सारे जगत् प्रपञ्च की सृष्टि होने लगती है। इस प्रकार ईश्वर जगत् का परम्परया उपादान कारण बनता है।

ईश्वर से जगत् रूप कार्य की उत्पत्ति किस क्रम से होती है, उसे यहाँ चतुर्लाया जा रहा है—

तमःप्रधानद्विक्षेपशक्तिमदज्ञानोपहितचैतन्यादाकाशः, आकाशाद्वायु-  
र्चायोरग्निरग्नेरापोऽद्भ्यः पृथिवी चोत्पद्यते। 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन  
आकाशः सम्भूत' इत्यादिश्रुतेः। तेषु जाड्याधिक्यदर्शनात्मःप्राधान्यं  
तदानीं सत्त्वरजस्तमांसि कारणगुणप्रक्रमेण तेष्वाकाशादिष्वृत्पद्यन्ते। एतेभ्यः सूक्ष्म-  
शरीराणि स्थूलभूतानि चोत्पद्यन्ते ॥ १८ ॥

अथः—तमोगुण को प्रधानता से युक्त तथा विक्षेप शक्ति वाले अज्ञान से उप-  
हित चैतन्य ( ईश्वर ) से आकाश उत्पन्न होता है, आकाश से वायु, वायु से  
अग्नि, अग्नि से जल, जल से पृथिवी उत्पन्न होती है।” उस ( जगद्विदित ) इस  
आत्मा से आकाश उत्पन्न हुआ” ( तैत्तिरीय २।१ )—इस श्रुति वचन से भी  
( इसका समर्थन होता है )। उन आकाश आदि में जड़ता की अधिकता के  
दिखलाई पड़ने से उनके कारण में तम की प्रधानता ( मानी जाती ) है, ( क्योंकि  
कारण के गुण कार्य में अवश्य ही देखे जाते हैं )। उस समय ( अर्थात् सृष्टि के  
काल में ) सत्त्व, रजस् एवं तमस् कारण में रहने वाले गुणों की मात्रा के अनु-

सृष्टिक्रमं निरूपयन्नाह—तम इति । उत्पद्यते = जायते एतेनाकाशस्य  
नित्यता निरस्ता । तेषु=आकाशादिषु तत्कारणस्य तेषामाकाशादीनां कारणस्य ।  
तदानीम् = सृष्टिकाले इत्यर्थः, कारणगुणप्रक्रमेण-कारणस्य = उपादानकारण-  
स्येत्यर्थः गुणः = सत्त्वादयस्तेषां प्रक्रमेण = अनसारेण ॥

सार उन ( कार्यभूत ) आकाश आदि में उत्पन्न होते हैं । ये ( आकाश आदि ) ही सूक्ष्म भूत, तन्मात्रा और अपञ्चीकृत ( महाभूत ) कहे जाते हैं । इनमें सूक्ष्म शरीर तथा स्थूलभूत ( अर्थात् पञ्चीकृत आकाश आदि महाभूत ) उत्पन्न होते हैं ।

टिप्पणी—आकाशः उत्त्वते—वेदान्ती लोग आकाश आदि को भी नित्य नहीं मानते हैं ।

कारणगुणप्रक्रमेण—यह न्याय है कि 'कारण के गुण कार्य के गुणों को पैदा करते हैं'—'कारणगुणाः कार्यगुणान् आरभन्ते ।' कारण यदात्मक होता है, कार्य भी तदात्मक ही होता है । चैतन्य के उपाधिभूत अज्ञान में सत्त्व एवं रजस् की अपेक्षा तमोगुण प्रबल रहता है । अतः इससे उत्पन्न होने वाले आकाश में भी तम की प्रधानता रहती है । यही क्रम आगे भी समझना चाहिए ।

सूक्ष्म भूतों की उत्पत्ति के अनन्तर अब उनके कार्यों का वर्णन करने जा रहे हैं—

सूक्ष्मशरीराणि सप्तदशावयवानि लिङ्गशरीराणि । अवयवास्तु ज्ञानेन्द्रियपञ्चकं, बुद्धिमनसी, कर्मेन्द्रियपञ्चकं, वायुपञ्चकञ्चेति । ज्ञानेन्द्रियाणि श्रोत्रत्वक्, चक्षुजिह्वाद्वाणाख्यानि । एतान्याकाशादीनां सात्त्विकांशेभ्यो व्यस्तेभ्यः पृथक् पृथक् क्रमेणोत्पद्यन्ते । बुद्धिनामि निश्चयात्मिकान्तः-करणवृत्तिः । मनो नाम संकल्पपिकल्पात्मिकाऽन्तःकरणवृत्तिः । अनयो-रेव चित्ताहङ्कारयोरन्तर्भविः । एते पुनराकाशादिगतसात्त्विकांशेभ्यो भिलितेभ्य उपत्यन्ते । एतेषां प्रकाशात्मकत्वात्सात्त्विकांशकर्यत्वम् ॥१९॥

अर्थः—सूक्ष्मशरीर को लिंगशरीर कहते हैं । सूक्ष्मशरीर का निर्माण सब्रह्मवयवों से होता है । ( सूक्ष्मशरीर के ) ये अवयव हैं—पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, बुद्धि शरीर मन, पाँच कर्मेन्द्रियाँ तथा पाँच वायु । ज्ञानेन्द्रियों के नाम हैं—श्रोत्र, त्वक्, चक्षु, जिह्वा और द्वाण । ये ( ज्ञानेन्द्रियाँ ) आकाश आदि ( सूक्ष्म भूतों )

लिङ्गशरीरं निरूपयति—सूक्ष्मशरीराणीति । लिङ्गशरीराणि—लिङ्गघते=प्रत्यगात्मसङ्घाव एभिरिति लिंगानि, लिंगानि च तानि शरीराणि चेति लिङ्गशरीराणि । व्यस्तेभ्यः = एकैकेभ्य इत्यर्थः । चित्तास्तु—अनुसन्धानात्मिकाऽन्तः-करणस्य वृत्तिः, अहृडकारस्त्—अभिमानात्मिकान्तः-

में बतमान एक-एक सत्त्व गुण के अंश से पृथक्-पृथक् क्रमशः उत्पन्न होती है ( अर्थात् आकाश के सात्त्विक अंश से श्रोत्र, वायु के सात्त्विक अंश से त्वक्, तेज के सात्त्विक अंश से चक्षु, जल के सात्त्विक अंश से जिह्वा और पृथिवी के सात्त्विक अंश से ध्राण उत्पन्न होता है ) । अन्तःकरण की निश्चयात्मिका वृत्ति को बुद्धि कहते हैं । अन्तःकरण की संकल्प-विकल्पात्मिका ( अर्थात् संशयात्मिका ) वृत्ति को मन कहते हैं । इन्हों दो ( बुद्धि और मन ) में ही चित्त तथा अहङ्कार का अन्तर्भव हो जाता है । ( अर्थात् बुद्धि में चित्त का और मन में अहङ्कार का अन्तर्भव हो जाता है ” । ये [ बुद्धि, मन, चित्त तथा अहङ्कार ] आकाश अदि सूक्ष्म भूतों में रहने वाले सत्त्वगुण के सम्मिलित अंश से उत्पन्न होते हैं । इनके प्रकाशात्मक ( अर्थात् पदार्थों के ज्ञान करने की क्षमता ) होने के कारण इन [ पाँच ज्ञानेन्द्रियों, बुद्धि एवं मन ] को ( सूक्ष्म भूतों के ) सात्त्विक अंश का कार्य कहा गया है ।

**टिप्पणी—लिङ्गशरीराणि—**लिङ्गशरीर तथा सूक्ष्म शरीर एक ही है । सांख्य में भी सूक्ष्म शरीर माना गया है । किन्तु वहाँ इसके अठारह अवयव गिनाये गये हैं ( देखिये सांख्यकारिका ४० ॥ )

**मिलितेभ्यः—**मन और बुद्धि के सहयोग से सभी ज्ञानेन्द्रियाँ अपने-अपने विषयों को ग्रहण करती हैं । बुद्धि और मन से संयुक्त हुए विना इन्द्रियाँ अपने विषयों को ग्रहण नहीं कर सकतीं । यही कारण है कि उन्हें पाँचों भूतों के भिलित अंशों से उत्पन्न बतलाया गया है ।

**प्रकाशात्माकत्वात्—**सत्त्वगुण प्रकाशक ( अर्थात् ज्ञान करानेवाला ) होता है । ज्ञानेन्द्रियाँ प्रकाशक होती हैं । अतः उन्हें सात्त्विक अंश का कार्य माना गया है ।

सूक्ष्मशरीर तीन कोशों से युक्त होता है । ये कोश हैं—विज्ञानमय कोश, मनोमय कोश और प्राणमय कोश । पाँच ज्ञानेन्द्रियों, बुद्धि और मन को लेकर विज्ञानमय और मनोमय कोश बनते हैं । अतः पहले इनका निरूपण किया जा रहा है—

**इयं बुद्धिज्ञनेन्द्रियैः सहिता विज्ञानमयकोशो भवति । अयं कर्तृत्व-भोक्तृत्वसुखित्वदुःखित्वाद्यभिमानित्वेनेहलोकपरलोकगामी व्यावहारिको जीव इत्युच्यते मनस्तु ज्ञानेन्द्रियैः सहितं सन्मनोमयकोशो भवति ॥२०॥**

**अर्थः—**यह बुद्धि ज्ञानेन्द्रियों के साथ मिलकर विज्ञानमय कोश कहलाती है। ( अर्थात् पौच ज्ञानेन्द्रियाँ और छठो बुद्धि को मिलाकर समवेत रूप में इनके लिये 'विज्ञानमय' कोश ) यह पारिभाषिक शब्द प्रयुक्त किया जाता है। यह विज्ञानमय, कोश ( अर्थात् विज्ञानमय कोश से अवच्छिन्न चिदात्मा ) ही व्यवहार करने वाला जीव कहा जाता है। मैं कर्ता हूँ, मैं भोक्ता हूँ, मैं सुखी हूँ, मैं दुःखी हूँ आदि—ऐसा अभिमान करने के कारण यही इस लोक तथा परलोक में भ्रमण करता है। मन तो ज्ञानेन्द्रियों के साथ मिलकर मनोमय कोश कहलाता है।

**टिप्पणी—कर्तृत्व आदि—**कर्तृत्व आदि से रहित आत्मा विज्ञानमय कोश अभिमानी बनने पर कर्ता, भोक्ता, इस लोक तथा परलोक में गमन करने वाला व्यावहारिक जीव हो जाता है।

प्राणमय कोश पौच कर्मेन्द्रियों तथा पौच प्राणों को मिलाकर बनता है। अतः हले कर्मेन्द्रियों और पञ्च प्राणों को बतला रहे हैं—

कर्मेन्द्रियाणि वाक्पाणिपादपायूपस्थात्यानि । एतानि पुनराकाशानां रजोऽशेष्यो व्यस्तेभ्यः पृथक् पृथक् क्रमेणोत्पद्यन्ते । वायवः प्राणान्व्यानोदानसमानाः । प्राणो नाम प्रागगमनवान्नासाग्रस्थानवर्ती । पानो नामावाग्गमनवान् पायवादिस्थानवर्ती । व्यानो नाम विश्वगगमन-नखिलशरीरवर्ती । उदानो कण्ठस्थानीय ऊर्ध्वगमनवानुत्क्रमणवायुः । मानो नाम शरीरमध्यगताश्तिपीतान्नादिसमीकरणकरः ॥ २१ ॥

**अर्थः—**कर्मेन्द्रियों के नाम हैं—वाक् ( वाणी ), पाणि ( हाथ ), पाद, पायु ( पूढ़ा ) और उपस्थ ( जननेद्रिय )। ये (कर्मेन्द्रियाँ) आकाश आदि सूक्ष्म मूर्तों से अस्तिमिलित रजोगुण के अंश से क्रमशः अलग-अलग उत्पन्न होती हैं। ( अर्थात् काशगत रजोगुण से वाक्, वायुगत रजोगुण से हस्त, अग्निगत रजोगुण द, जलगत रजोगुण से पायु और पृथिवीगत रजोगुण से उपस्थ उत्पन्न होता )। प्राण, अपान, व्यान, उदान, तथा समान—ये (पौच) वायु हैं। ऊपर की ओर चलने वाले तथा नासिका के अग्र भाग में रहने वाले वायु का नाम है—वायु। नीचे की ओर चलने वाले तथा पायु आदि स्थानों में रहने वाले वायु नाम है—अपान। चारों ओर चलने वाले तथा समग्र शरीर में व्यास वायु

का नाम है—व्यान । ( मरण के समय ) शरीर से उत्क्रमण करने वाले, ऊपर की ओर चलने वाले कण्ठस्थान में रहने वाले वायु का नाम है—उदान । शरीर के मध्य में गये हुए, खाये गये अथ आदि एवं पिये गये जल आदि को ठीक तौर से व्यवस्थित करने वाले वायु का नाम है—समान ।

**टिप्पणी—कर्मन्द्रियाणि—**वाक् इन्द्रिय का विषय वचन, पाणि इन्द्रिय का विषय आदान ग्रहण, पाद इन्द्रिय का विषय विहरण, पायु इन्द्रिय का विषय विसर्ग ( मलनिःसारण ) तथा उपस्थ इन्द्रिय का विषय आनन्द है ।

**रजोऽशेभ्यो—**रजोगुण उत्तेजक एवं चञ्चल होता है । कार्य में प्रवृत्त करना इसी गुण का काम है । कर्मन्द्रियाँ कार्य में प्रवृत्त होने वाली इन्द्रियाँ हैं । अतः इनकी उत्पत्ति रजोगुण के अंश से होनी स्वाभाविक भी है ।

पञ्च वायुओं के विषय में यहाँ एक दूसरे मत को भी उपस्थित किया जा रहा है—

केचित्तु नागकूर्मकृकलदेवदत्तधनञ्जयाख्याः पञ्चान्ये वायवः सन्तीति वदन्ति । तत्र नाग उद्दिगरणकरः । कूर्म उन्मोलनकरः । कृकलः क्षुत्करः । देवदत्तो जूमभ्रणकरः । धनञ्जयः पोषणकरः । एतेषां प्राणादिष्वन्तभर्वात्प्राणादयः पञ्चैवेति केचित् ॥ २२ ॥

**अर्थः—**कुछ लोग सांख्यमतानुयायी आदि कहते हैं कि नाग, कूर्म, कृकल, देवदत्त तथा धनञ्जय नामक पांच और वायु हैं । इनमें उद्दिगरण ( डकार, वमन ) करने वाले वायु का नाम ‘नाग’ है । ( अञ्जों के ) उन्मीलन को करने वाले वायु का नाम ‘कूर्म’ है । भूख को लगाने वाले वायु का नाम ‘कृकल’ है । जम्हाई लाने वाले वायु का नाम ‘देवदत्त’ है । शरीर का पोषण करने वाले वायु का नाम ‘धनञ्जय’ । किन्तु कुछ लोग ( अर्थात् वेदान्तमत को माननेवाले ) इन नाग आदि वायुओं का प्राण आदि ( पीछे बतलाये गये ) वायुओं में अन्तर्भवि हो जाने से प्राण आदि पांच ही वायु हैं—ऐसा मानते हैं ।

**टिप्पणी—एतेषां……अन्तर्भवित्—**वेदान्तसार के व्याख्याकार रामतीर्थ के अनुसार नाग का शन्तर्भवि उदान में, कूर्म का अन्तर्भवि व्यान में, कृकल और धनञ्जय का अन्तर्भवि समान में और देवदत्त का अन्तर्भवि आपान में होता है ।

अब प्राण आदि पाँच वायुओं को उत्पत्ति तथा प्राणमय कोश का वर्णन करने जा रहे हैं—

एतप्राणादिपञ्चकमाकाशादिगतरजोऽशेभ्यो मिलितेभ्यः उत्पद्यते । इदं प्राणादिपञ्चकं कर्मन्द्रियैः सहितं सत्प्राणमयकोशो भवति । अस्य क्रियात्मकत्वेन रजोऽशकार्यत्वम् ॥ २३ ॥

**अर्थः—**—ये प्राण आदि पाँच वायु आकाश आदि सूक्ष्म भूतों के सम्मिलित रजोगुण के अंश से उत्पन्न होते हैं । प्राण आदि पाँच वायुओं का यह समूह कर्मन्द्रियों के साथ मिलकर 'प्राणमय कोश' होता है । इस ( प्राणमय कोश ) के क्रियात्मक होने के कारण इसे रजोगुण के अंश का कार्य माना गया है । ( क्योंकि रजोगुण ही क्रियाप्रवर्तक एवं चञ्चल होता है ) ।

टिप्पणी—रजोऽशकार्यत्वम्—सांख्यकारिका में रजोगुण को प्रेरक एवं चञ्चल बतलाया गया है—‘उपष्टम्भकं चलं च रजः’ ( १३ वीं कारिका ) ।

उक्त तीनों कोश ही मिलकर सूक्ष्म शरीर बनते हैं, इसी को बतलाने जा रहे हैं—

एतेषु कोशेषु मध्ये विज्ञानमयो ज्ञानशक्तिमान् कर्तृरूपः । मनोमय इच्छाशक्तिमान् करणरूपः । प्राणमयः क्रियाशक्तिमान् कार्यरूपः । योग्यत्वादेवमेतेषां विभाग इति वर्णयन्ति । एतत्कोशशत्रयं मिलितं सत् सूक्ष्मशरीरमित्युच्यते ॥ २४ ॥

**अर्थः—**—इन कोशों के बीच में विज्ञानमय कोश ज्ञानशक्ति से सम्पन्न तथा कर्तृरूप है । मनोमय कोश इच्छाशक्ति से सम्पन्न और करणरूप है । प्राणमय कोश क्रियाशक्ति से युक्त और कार्यरूप है । इनका यह विभाग इनकी योग्यता (क्षमता) के अनुसार किया गया है—ऐसा ( शास्त्र ) बतलाते हैं । ये तीनों कोश मिलकर सूक्ष्म शरीर कहलाते हैं ।

टिप्पणी—योग्यत्वात्—बुद्धि से ही किसी वस्तु का ज्ञान होता है तथा बुद्धि से निश्चय करके ही व्यक्ति किसी कार्य में प्रवृत्त होता है । अतः विज्ञानमय कोश ज्ञानशक्ति-सम्पन्न तथा कर्तृरूप बतलाया गया है । मन संकल्प-विकल्प करता है, इच्छा करता है तथा वही किसी भी कार्य में करण बनता है, इसके सहयोग पर ही द्वन्द्रियां कार्य करती हैं । अतः मनोमय कोश इच्छाशक्ति से सम्पन्न तथा करणरूप कहा गया है । प्राणों से ही कार्य करने की क्षमता

प्राप्त होती है। अतः प्राणमय कोश क्रियाशक्तिमान् बतलाया गया है। उसकी कार्यरूपता के बारे में श्रुति भी स्माण है—‘तौ मिथुनौ समैतां ततः प्राणोऽ-जायत’ ( वृहदारण्यक १५।१२ ), अर्थात् “वाक् और मन—ये दोनों—परस्पर संसर्ग को प्राप्त हुए, तब उससे प्राण की उत्पत्ति हुई।” इससे यह बात प्रसाधित होती है कि वाक् तथा मन के संसर्ग से उत्पन्न होने के कारण प्राण आदि कार्यरूप हैं।

अब अज्ञान की ही भाँति लिङ्गशरीर के एकत्व तथा बहुत्व का वर्णन किया जा रहा है—

अत्राप्यखिलसूक्ष्मशरीरेकबुद्धिविषयतया वनवज्जलाशयवद्वा समष्टि-  
रनेकबुद्धिविषयतया वृक्षवज्जलवद्वा व्यष्टिरपि भवति । एतत्समष्टिच्यु-  
पहितं चेतन्यं सूत्रात्मा, हरिण्यगर्भः प्राणश्चेत्युच्यते सर्वत्रानुस्थूतत्वा-  
ज्ञानेच्छाक्रियाशक्तिमदुपहितत्वाच्च । अस्यैषा समष्टिः स्थूलप्रपञ्चापेक्षया  
सूक्ष्मत्वात् सूक्ष्मशरीरं विज्ञानमयादिकोशत्रयं जाग्रद्वासनामयत्वात् स्वप्नो-  
ज्ञ एव स्थूलप्रपञ्चलयस्थानमिति चोच्यते ॥ २५ ॥

अर्थः—यहाँ भी सम्पूर्ण सूक्ष्म शरीर एक बुद्धि ( उपलब्धि ) का विषय होने के कारण वन अथवा जलाशय के समान समष्टि के रूप में व्यवहृत होते हैं और अनेक बुद्धि ( अर्थात् उपलब्धि ) का विषय होने से वृक्ष या जल-बिन्दु के समान व्यष्टि भी होते हैं। ( सूक्ष्म शरीर को ) इस समष्टि से उपहित चेतन्य सूत्रात्मा, हिरण्यगर्भ तथा प्राण भी कहा गया है। सर्वत्र ( अर्थात् सम्पूर्ण प्राणियों के सूक्ष्म शरीरों में सूत्र के समान ) पिरोया हुआ होने के कारण ( वह सूत्रात्मा कहा जाता है ), और ज्ञानशक्ति से सम्पन्न विज्ञानमय कोश, इच्छा-शक्ति से सम्पन्न ( मनोमय कोश ) तथा क्रिया-शक्ति से सम्पन्न ( प्राणमय कोश ) से उपहित होने के कारण उसे हिरण्यगर्भ एवं प्राण कहते हैं। इस ( लिङ्ग शरीर ) की यह समष्टि स्थूल प्रपञ्च की अपेक्षा सूक्ष्म होने के कारण ‘सूक्ष्मशरीर’ तथा विज्ञान-

---

लिङ्गशरीरस्यैकत्वं बहुत्पञ्च साधयन्नाह—अत्रापोति । हिरण्यगर्भः—  
हिरण्यस्य = हिरण्मयाण्डस्य गर्भः = गर्भभूतः हिरण्यगर्भः । मनुस्मृतो न्नह्याणो-  
त्पत्तिहिरण्मयाण्डाद्विणितेति । प्राणश्चेत्युच्यते—अत्र चकारात् प्रजापतिर्न्नह्याऽ-  
युच्युत इति बोध्यम् । अस्य = सूक्ष्मशरीरस्येत्यर्थः ॥

यथ आदि कोशत्रय' कही जाती है। जागरण काल की वासनाओं से युक्त होने के कारण ( पर जागरण के विषयों से शून्य होने के कारण ) इसे 'स्वप्न' भी कहते हैं। यही कारण है कि ( अर्थात् 'स्वप्न' कहलाने के कारण ही ) यह 'स्थूल-सृष्टि का लयस्थान' भी कहलाती है।

**टिप्पणी—एकवुद्धिविषयतया—एकता की वुद्धि का विषय होने के कारण।**

अब व्यष्टिभूत सूक्ष्म शरीर और उससे उपहित चेतन्य की संज्ञा को बतला रहे हैं—

एतद्व्यष्ट्यपहितं चेतन्यं तैजसो भवति तेजोमयान्तःकरणोपहित-स्वात् । अस्यापीयं व्यष्टिः स्थूलशरीरापेक्षाया सूक्ष्मत्वादिति हेतोरेव सूक्ष्मशरीरं विज्ञानमयादिकोशत्रयं जाग्रद्वासनामयत्वात् स्वप्नोऽत एव स्थूलशरीरलयस्थानमिति चोच्यते ॥ २६ ॥

**अर्थः—**—सूक्ष्म शरीर की व्यष्टि से ( अर्थात् एक सूक्ष्म शरीर से ) उपहित चेतन्य 'तैजस' कहा जाता है, वयोंकि वह तेजोमय अन्तःकरण की उपाधि से उपहित ( अर्थात् युक्त ) रहता है। इस ( सूक्ष्म शरीर ) की यह व्यष्टि भी ( आगे उत्पन्न होने वाले ) स्थूल शरीर की अपेक्षा सूक्ष्म होने के कारण 'सूक्ष्म शरीर' तथा 'विज्ञानमय आदि कोशत्रय' कहलाती है। जागरण काल के संस्कारों से युक्त होने के कारण ( किन्तु जाग्रदवस्था के पिषयोपभोगों से रहित होने कारण 'स्वप्न' ) कहलाती है, और इसी कारण से ( अर्थात् स्वप्न कही जाने के कारण से ) स्थूल शरीर का लयस्थान भी कही जाती है।

**टिप्पणी—तेजोमयान्तःकरणोपहितत्वात्—अन्तःकरण आकाश आदि के सम्मिलित सत्त्वगुणांश से उत्पन्न हुआ है। अतः प्रकाशकता उसका धर्म है। वह प्रकाश है, ज्ञान का साधक है। यही कारण है कि उसे तेजोमय कहा गया है।**

अब सूत्रात्मा और तैजस की एकता तथा उनकी उपाधियों की एकता का वर्णन किया जा रहा है—

एतौ सूत्रात्मतैजसौ तदानीं मनोवृत्तिभिः सूक्ष्मविषयाननुभवतः—'प्रविविक्भुक्तैजस' इत्यादिश्रुतेः। अत्रापि समष्टिव्ययष्ट्योस्तदुपहितसूत्रात्मतैजसयोर्वनवृक्षवत्तदवच्छिन्नाकाशवच्च जलाशयजलवत्तद्गतप्रतिबिम्बाकाशवच्चाभेदः। एवं सूक्ष्मशरीरोत्पत्तिः ॥ २७ ॥

**अर्थः—**ये सूत्रात्मा और तैजस उस समय ( अर्थात् स्वप्न की अवस्था में ) मनोवृत्तियों ( अन्तःकरण की वृत्तियों ) के द्वारा सूक्ष्म विषयों ( अर्थात् वासना के रूप में स्थित विषयों ) का भोग करते हैं । “तैजस सूक्ष्म विषयों का भोगकर्ता है” ( माण्डूक्य ४ ) इत्यादि श्रुति-बचनों से भी ( यही बात निर्दिष्ट की गई है । ) यहाँ भी ( सूक्ष्म शरीरों की ) समष्टि तथा व्यष्टि में और उस समष्टि तथा व्यष्टि से उपहित ०क्रमशः सूत्रात्मा एवं तैजस में उसी तरह अभेद है, जैसे वन एवं वृक्ष में अथवा वन से अवच्छिन्न आकाश तथा वृक्ष से अवच्छिन्न आकाश में अभेद होता है; अथवा जलाशय और जल-विन्दु में और जलाशय में प्रतिविम्बित होने वाले आकाश एवं जल-विन्दु में प्रतिविम्बित होने वाले आकाश में अभेद होता है । इस प्रकार सूक्ष्म शरीरों की उत्पत्ति हुआ करती है ।

**टिप्पणी—तदानीम्—**‘स्वप्न’ की अवस्था में । सूत्रात्मा की स्वप्नावस्था प्रलय के बाद तथा स्थूल जगत् की सृष्टि के पूर्व की अवस्था है, तथा तैजस की स्वप्नावस्था सुषुप्ति एवं जागरण के बीच की अवस्था है ।

सूक्ष्म सृष्टि के वर्णन के अनन्तर अब स्थूल सृष्टि का वर्णन करने जारहे हैं । अतः इसके पूर्व ही पञ्चीकरण-प्रक्रिया बतला रहे हैं—

**पञ्चीकरणम् ।**

स्थूलभूतानि तु पञ्चीकृतानि । पञ्चीकरणं त्वाकाशादिपञ्चस्वेकैकं द्विधा समं विभज्य तेषु दशसु भागेषु प्राथमिकान् पञ्च भागान् प्रत्येकं चतुर्धा समं विभज्य तेषां चतुर्णा भागानां स्वस्वद्वितीयार्थं भागपरित्यागेन भागान्तरेषु संयोजनम् । तदुक्तम्—

‘द्विधा विधाय चैकैकं चतुर्धा प्रथमं पुनः ।

स्वस्वेतरद्वितीयांशैर्योजनात् पञ्च पञ्च ते ॥’ इति ॥२८॥

**अर्थः—**पञ्चीकृत ( भूतों ) को स्थूलभूत कहते हैं । आकाश आदि पाँच सूक्ष्म भूतों में प्रत्येक को बराबर दो भागों में विभक्त करके ( इस प्रकार कुल एकत्रित ) उन दस भागों में जो प्राथमिक पाँच भाग है, उनमें प्रत्येक को चार बराबर हिस्सों में बाँट कर प्रत्येक के उन चारों भागों को अपने-अपने द्वितीय

सूत्रात्मतैजसोरभेदं साध्यति—एताविति । तदानीम् = स्वप्नावस्थायाम् , सूत्रात्मनः स्वप्नावस्था प्रलयानन्तरं स्थूलजगत् उत्पत्तिपूर्वमायाति तथा तैजसस्य स्वप्नावस्था सुषुप्तेर्जागरणस्यान्तरालावस्थेति ज्ञेयम् ।

भाग को छोड़ कर अन्य भूत के द्वितीय अर्ध भागों में मिलाना ही पञ्चीकरण है। कहा भी गया है—

“प्रत्येक भूतों को दो-दो भागों में विभक्त करके, पुनः प्रयम भागों को चार भागों में विभक्त करके अपने-अपने से भिन्न चार भूतों के दूसरे भागों में मिला देने से वे पाँच ( आकाश आदि ) पञ्चात्मक हो जाते हैं ।” ( पञ्चदशी ११२७ ) ।

**टिप्पणी—पञ्चीकरणम्—**पञ्चीकरण हो जाने परं प्रत्येक स्थूल भूत स्वरूप इस प्रकार होगा—प्रत्येक स्थूल भूत में  $\frac{1}{2}$  भाग स्वयं उसका तथा शेष चार भूतों में से प्रत्येक का  $\frac{1}{2}$  भाग मिला हुआ होता है। इस प्रकार आकाशमें  $\frac{1}{2}$  भाग स्वयं आकाश का और  $\frac{1}{2}$  भाग वायु का,  $\frac{1}{2}$  भाग जल का,  $\frac{1}{2}$  भाग तेल का और  $\frac{1}{2}$  भाग पृथ्वी का होगा ।

आगे पञ्चीकरण की प्रामाणिकता के लिए श्रुति प्रमाण प्रस्तुत करने जा रहे हैं—

अस्याप्रामाण्यं नाशङ्कनीयं; त्रिवृत्करणश्रुतेः पञ्चीकरणस्याप्युपलक्षणत्वात् । पञ्चानां पञ्चात्मकत्वे समानेऽपि तेषु च ‘वैशेष्यात्तद्वादस्तद्वादः’ इति न्यायेनाकाशादिव्यपदेशः सम्भवति । तदानीमाकाशे शब्दोऽभिव्यज्यते वायौ शब्दस्पर्शावग्नौ शब्दस्पर्शरूपाण्यप्सु शब्दस्पर्शरूपरसाः पृथिव्यां शब्दस्पर्शरूपरसगन्धारच ॥ २९ ॥

**अर्थः—**इस (पञ्चीकरण) की अप्रामाणिकता की आशङ्का नहीं करनी चाहिये, क्योंकि ‘त्रिवृत्करण’ की श्रुति ( छान्दोग्योपनिषद् ६ । ३ । २ ) पञ्चीकरण का भी उपलक्षण ( अर्थात् सूचक ) है। पाँचों महा भूतों में समान रूप से पाँचों महा भूतों के भाग के रहने पर भी ‘अधिक भाग के आधार पर ही तत्त्वाम ( उस-उस नाम ) से पुकारा जाता है, ( ब्रह्मसूत्र २।४।२२ ) इस न्याय के अनुरूप उन्हें आकाश आदि नाम से पुकारना सम्भव होता है। उस समय ( अर्थात् पञ्चीकरण के अनन्तर ) आकाश में शब्द अभिव्यक्त होता है, वायु में शब्द और स्पर्श, अग्नि में शब्द स्पर्श तथा रूप, जल में शब्द, स्पर्श, रूप और रस, एवं पृथिवी में शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध ( स्पष्ट रूप से आविर्भूत होते हैं ) ।

पञ्चीकरणस्य श्रुतिप्रामाण्यमुपस्थापयति—अस्येति । अस्य = पञ्चीकरण-स्येत्यर्थः, त्रिवृत्करणश्रुतेः—त्रिवृत्करणस्य = तेजोजल्यश्वानां सम्मिश्रणस्य श्रुतेः=उपनिषद्वचनस्येत्यर्थः, उपलक्षणत्वात् = सूचकत्वात् ॥

**टिप्पणी—त्रिवृत्करणश्रुतेः—** “सेयं देवरैक्षत हन्ताहमिमास्तसो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकां करवाणीति” ( छान्दोग्य० ६।३।२-३ ) अर्थात् ‘उस देवता ने विचार किया कि अब मैं इस जीवात्मा रूप से इन तीनों ( तेज, जल तथा अज्ञ नामक ) देवताओं में प्रवेश कर नाम और रूप की ( अर्थात् समग्र प्रपञ्च की ) अभिव्यक्ति करूँ ।’ ऐसा विचार कर उस परमात्मदेवता ने तेज, जल और अज्ञ नामक तीन देवों में प्रत्येक को त्रिवृत्-त्रिवृत् कर दिया । यही है त्रिवृत्-करण की श्रुति ।

**आकाशादिव्यपदेशः—** पूर्वपक्षो—आकाश को आकाश कैसे कहा जा सकता है ? क्योंकि उसमें आकाश के अंश के अतिरिक्त शेष चार भूतों के भी अश सम्मिलित हैं ।

**सिद्धान्ती—** हमारे यहाँ यह सिद्धान्त प्रचलित है कि—‘प्राघान्येन व्यपदेशा भवन्ति’, अर्थात् प्रधान का नाम लेकर ही व्यवहार किया जाता है । इस सिद्धान्त के अनुसार आकाश को हम आकाश कहते हैं, क्योंकि उसमें दै भाग आकाश का है और दूसरे में शेष चार भूत मिले हुए हैं । यही बात अन्य महाभूतों के विषय में भी जाननी चाहिए ।

अब पञ्चीकरण के अनन्तर होनेवाली स्थूल सृष्टि का वर्णन प्रस्तुत किया जा रहा है—

एते भ्यः पञ्चीकृते भ्यो भूते भ्यो भूर्भुवः स्वमहं जनस्तपः सत्यमित्येत-  
न्नामकानामुपर्युपरि विद्यमानानामतलवितलसुतलरसातलतलातलमहा-  
तलपातालनामकानामधोऽधो विद्यमानानां लोकानां ब्रह्माण्डस्य तदन्तर्वर्ति  
चतुर्विधस्थूलशरीराणां तदुचितानामन्नपानादीनाश्वेत्यत्तिर्भवति । चतु-  
र्विधशरीराणि तु जरायुजाण्डजोद्द्विज्जस्वेदजाख्यानि । जरायुजानि जरा-  
युभ्यो जातानि मनुष्यपश्वादीनि । अण्डजान्यण्डेभ्यो जातानि पक्षिपन्नगा-  
दीनि । उद्द्विज्जानि भूमिमुद्दिद्व जातानि कक्षवृक्षादीनि । स्वेदजानि-  
स्वेदेभ्यो जातानि यूकामशकादीनि ॥ ३० ॥

**अर्थः—** इन पञ्चीकृत भूतों से, क्रमशः ऊपर-ऊपर स्थित भूः, भुवः, स्वः, महः, जनः, तपः और सत्यम्—इन नामों वाले ऊपर की ओर विद्यमान लोक, तथा क्रमशः नीचे-नीचे की ओर स्थित अतल, वितल, सुतल, रसातल, तलातल, महातल और पाताल—इन नामों वाले नीचे की ‘ओर विद्यमान लोक, समूचा

ब्रह्माण्ड और उस ब्रह्माण्ड के मध्य-स्थित चार प्रकार के स्थूल शरीर तथा इन स्थूल शरीरों के लायक अन्न-पान आदि की उत्पत्ति होती है। ये चार प्रकार के (स्थूल) शरीर हैं—(१) जरायुज, (२) अण्डज, (३) उद्भिज्ज तथा (४) स्वेदज। जरायु (अर्थात् गर्भाशय की ज़िल्ली) से उत्पन्न होनेवाले मानव और पशु आदि जरायुज कहे जाते हैं। अण्डे से उत्पन्न होने वाले पक्षी, सर्प आदि अण्डज हैं। भूमि को फोड़ कर पैदा होने वाले तुण और वृक्ष आदि उद्भिज्ज हैं। पसीने से उत्पन्न होने वाले यूका तथा मशक (एवं चीलर) आदि स्वेदज कहलाते हैं।

**टिप्पणी—ब्रह्माण्डस्य**—ऊपर बतलाये गये सभी लोकों को सभी तरफ से लोकालोक पर्वत घेर कर स्थित हैं, लोकालोक को उसके बाहर पृथिवी घेरे हैं, पृथिवी को बाहर की ओर से समुद्र घेर कर स्थित हैं। इन सभी को मिलाकर एक शब्द में ब्रह्माण्ड कहा जाता है।

यहाँ अब स्थूल शरीरों की भी समष्टि तथा व्यष्टि दिखलाने जा रहे हैं—

**अत्रापि चतुर्विधसकलस्थूलशरीरमेकानेकबुद्धिविषयतया वनवज्ज-**  
**लाशयवद्वा समष्टिः वृक्षवज्जलवद्वा व्यष्टिरपि भवति । एतत्समष्ट्यु-**  
**पहितं चैतन्यं वैश्वानरो विराङ्गिति चोच्यते सर्वं नराभिमानित्वाद् विविधं**  
**राजमानत्वाच्च । अस्यैषा समष्टिः स्थूलशरीरमन्नविकारत्वादन्नमयकोशः**  
**स्थूलभोगायतनत्वाच्च स्थूलशरीरं जाग्रदिति च व्यपदिश्यते ॥ ३१ ॥**

**अथः—**—यहाँ भी चार प्रकार के सम्पूर्ण स्थूलं शरीर एकत्र की बुद्धि के विषय होने से वन या जलाशय के समान समष्टि तथा अनेकत्र की बुद्धि के विषय होने से वृक्ष या जल-विन्दु के समान व्यष्टि भी होते हैं। (स्थूल शरीर की) इस समष्टि से उपहित चैतन्य समग्र प्राणियों का अभिमानी (अर्थात्

स्थूलशरीरसमष्टिं तद्वध्यष्टिञ्च विवेचयति—**अत्रापीति** । इति चोच्यते—  
अत्र चकारात् पूर्णत्वात् पुरुष इत्युच्यते इत्यपि ग्राह्यम् । सर्वं नराभिमानित्वात्—  
सर्वेषाम् = समस्तानाम् नराणाम् = प्राणिनाम् अभिमानित्वात् = अविष्टातृत्वादस्य  
वैश्वानरत्वमिति । स्थूलभोगः = अत्यन्तं स्पष्टो भोगः । जाग्रत् = इन्द्रियैरर्थो  
पलब्धिभावादस्य जाग्रदिति संज्ञा, “इन्द्रियैरर्थोपलब्धिर्जागरितम्” इति शङ्करा-  
चार्यकृते पञ्चोकरणे ॥

अधिष्ठाता होने से 'वैश्वानर' तथा विविध रूपों में ( अर्थात् मानव, दानव, पशु, पक्षी, वृक्ष तथा पर्वत आदि रूपों में ), विराजमान होने के कारण 'विराट्' कहा जाता है । इस ( वैश्वानर या विराट् ) की यह ( स्थूल शरीरों की ) समष्टि ( इसका ) स्थूल शरीर है । अन्न का विकार होने से तथा कोश की तरह आत्मा का आच्छादक होने से इसे 'अन्नमय कोश' स्थूल भोगों का आयतन होने से स्थूल शरीर और 'जाग्रत्' भी कहा जाता है ।

**टिप्पणी—सर्वनराभिमानित्वात्—** सर्वं शब्द का अर्थ है—समग्र । 'नर' शब्द का अर्थ है—प्राणिमात्र । अभिमानी का अर्थ है—अधिष्ठाता । अर्थात् समग्र प्राणियों का अधिष्ठाता होने के कारण ।

**जाग्रत्—इन्द्रियों से भोग्य पदार्थों की उपलब्धि करने के कारण इसे 'जाग्रत्' कहते हैं ।**

अब व्यष्टिरूप स्थूल शरीर तथा उससे उपहित चैतन्य की संज्ञा आदि का विवेचन करने जा रहे हैं—

एतदव्यष्ट्युपहितं चैतन्यं विश्व इत्युच्यते सूक्ष्मशरीराभिमानमप-  
रित्यज्य स्थूलशरीरादिप्रविष्टत्वात् । अस्याप्येषा व्यष्टिः स्थूलशरीरमन्न-  
विकारत्वादेव हेतोरन्नमयकोशो जाग्रदिति चोच्यते ॥ ३२ ॥

**अर्थः—** इन स्थूल शरीरों की व्यष्टि ( अर्थात् एक स्थूल शरीर ) से उप-  
हित चैतन्य 'विश्व' कहा जाता है, क्योंकि यह चैतन्य सूक्ष्म शरीर के अभिमान  
का परित्याग किये बिना ही स्थूल शरीर आदि में प्रविष्ट होता है । स्थूल शरीरों  
की यह व्यष्टि अथवा 'विश्व' की उपाधिभूता यह व्यष्टि स्थूल शरीर कही जाती  
है । अन्न का विकार होने के कारण तथा कोश ( म्यान ) की भौति आच्छादक  
होने के कारण इस ( स्थूल शरीर ) को 'अन्नमय कोश' तथा ( स्थूल भोगों का  
साधन होने के कारण ) 'जाग्रत्' कहा जाता है ।

**टिप्पणी—स्थूलशरीरादिप्रविष्टत्वात्—** यहाँ 'आदि' शब्द निरर्थक-सा  
प्रतीत होता है, क्योंकि स्थूल शरीर की अपेक्षा और कोई अविकृतर स्थूल उपाधि  
अवशिष्ट नहीं रह जाती है । अथवा इसकी व्याख्या वेदान्तसार की प्रसिद्ध टीका  
विद्वन्मनोरञ्जिनी' के रचयिता रामतीर्थ के शब्दों में, इस प्रकार की जा  
सकती है—

सूक्ष्म शरीर का अर्थ है—‘कारण शरीर’ उसका परित्याग किये विना स्थूल शरीर आदि में अर्थात् कारण शरीर की अपेक्षा स्थूल शरीर = लिंग शरीर है आदि में जिसके ऐसे परम स्थूल शरीर ( अन्न के विकार इस शरीर ) में प्रविष्ट करने के कारण उस चैतन्य की ‘विश्व’ संज्ञा है—“सूक्ष्मशरीरं कारणशरीरं तद-परित्यज्य स्थूलशरीरादी तदपेक्षया स्थूलशरीरं लिंगशरीरं तदादिर्यस्य परमस्थूल-शरीरस्येति तद्गुणसंविज्ञानो बहुत्रीहिस्तस्मिन् प्रविष्टत्वात् ।”

**विश्वः**—कारण शरीर, लिंग शरीर तथा स्थूल शरीर में प्रविष्ट होने के कारण चैतन्य को विश्व कहा जाता है ।

अब विश्व तथा वैश्वानर को, जाग्रदवस्था में, प्राप्त होने वाले भोगों का विवरण देने जा रहे हैं—

तदानीभेतौ विश्ववैश्वानरौ दिग्वातार्कवरुणाश्विभिः क्रमान्त्रिय-  
न्त्रितेन श्रोत्रादीन्द्रियपञ्चकेन क्रमाच्छब्दस्पर्शरूपरसगन्धान्, अग्नीन्द्रो-  
पेन्द्रियमप्रजापतिभिः क्रमान्त्रियन्त्रितेन वागादीन्द्रियपञ्चकेन क्रमान्त्रियन्त्रितेन  
मनोबुद्ध्यहङ्कारचित्ताख्येनान्तरिन्द्रियचतुष्कणे क्रमात्संकल्पनिश्चयाह-  
ङ्कायचैतांश्च सर्वनितान् स्थूलविषयाननुभवतः ‘जागरितस्थानो बहिः  
प्रज्ञः’ इत्यादिश्रुतेः । अत्राप्यनयोः स्थूलव्यष्टिसमष्ट्योस्तदुपहितविश्व-  
वैश्वानरयोश्च वनवृक्षवत्तदवच्छिन्नाकाशवच्च जलाशयजलवत्तदगत-  
प्रतिबिम्बाकाशवच्च पूर्ववदभेदः । एवं पंचीकृतपंचभूतेभ्यः स्थूलप्रपञ्चो-  
त्पत्तिः ॥ ३३ ॥

**अर्थः**—उस समय ( अर्थात् जागरण की अवस्था में ) ये दोनों-विश्व और वैश्वानर—दिक्, वायु, सूर्य, वरुण तथा अश्विनी कुमारों से क्रमशः नियन्त्रित श्रोत्र आदि पाँच ज्ञानेन्द्रियों से ( अर्थात् श्रोत्र, त्वक्, चक्षु, रसना तथा ध्राण से ) क्रमशः शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध—इन स्थूल विषयों—का; अग्नि, इन्द्र, उपेन्द्र, यम तथा प्रजापति के द्वारा क्रमशः नियन्त्रित वाक् आदि पाँच कर्मेन्द्रियों से ( अर्थात् वाक्, पाणि, पाद, पायु तथा उपस्थि से ) क्रमशः वचन ( बोलना ), आदान ( ग्रहण करना ), गमन, विसर्ग ( मल-त्याग ) और आनन्द ( अर्थात् मैथुन से होने वाले आनन्द )—इन स्थूल विषयों का, चन्द्रमा, त्रिह्या, शंकर तथा अन्युत ( विष्णु ) से क्रमशः नियन्त्रित मन, बुद्धि, अहंकार एवं चित्त नामक इन चार भोतरी इन्द्रियों ( अन्तःकरणों ) से क्रमशः संकल्प, निश्चय—गर्व और

स्मरण—इन सम्पूर्ण स्थूल विषयों का अनुभव ( भोग ) करते हैं । “जाग्रत् अवस्था वाला, बाह्य विषयों को प्रकाशित करनेवाला ( वैश्वानर ही स्थूल विषयों का भोग करता है )” ( माण्डूक्य० ३ ) आदि श्रुतिवचनों से ( भी यही बात प्रमाणित होती है ) ।

यहाँ पर भी स्थूल शरीरों की व्यष्टि एवं समष्टि में और उस व्यष्टि तथा समष्टि से उपहित ‘विश्व’ एवं ‘वैश्वानर’ में, वन एवं वृक्ष तथा वन और वृक्ष से अवच्छिन्न आकाश की भाँति अथवा जलाशय एवं जलविन्दु तथा जलाशय में प्रतिबिम्बित आकाश और जलविन्दु में प्रतिबिम्बित आकाश की भाँति पूर्ववत् अभेद है । इस प्रकार पञ्चोक्तु पाँच भूतों से स्थूल प्रपञ्च की उत्पत्ति होती है ।

टिप्पणी—तदानीम्—‘तदानीम्’ का अर्थ है—जाग्रदवस्था में । भूतों के पञ्चोक्तरण के अनन्तर जब महाभूतों से स्थूल जगत् की सृष्टि हो जाती है, तब वैश्वानर की जाग्रदवस्था होती है । इन्द्रियों के द्वारा विषयों का उपभोग करते की अवस्था ही विश्व की जाग्रदवस्था है ।

चैत्तान्—चित्त से सम्बन्ध रखने वाले या चित्त के विषय यानी स्मरण को ‘चैत्त’ कहा जाता है ।

क्रमशः कारण-सृष्टि, सूक्ष्म-सृष्टि तथा स्थूल-सृष्टि का निरूपण किया जा चुका । अब इनकी समष्टि के विषय में बतला रहे हैं—

एतेषां स्थूलसूक्ष्मकारणप्रपञ्चानामपि समष्टिरेको महान् प्रपञ्चो भवति यथावान्तरवनानां समष्टिरेकं महद्वनं भवति यथा वाऽवान्तर-जलाशयानां समष्टिरेको महान् जलाशयः । एतदुपहितं वैश्वानरादीश्वर-पर्यन्तं चैतन्यमप्यवान्तरवनावच्छिन्नाकाशवदवान्तरजलाशयगतप्रति-विम्बाकाशवच्चैकमेव ॥ ३४ ॥

अर्थः—इन स्थूल-सृष्टि सूक्ष्म-सृष्टि तथा कारण-सृष्टि की भी समष्टि एक महान् सृष्टि वन जाती है, जैसे कि विभिन्न वनों की समष्टि एक महान् वन हो जाता है अथवा जैसे कि विभिन्न जलाशयों की समष्टि ( मिलकर ) एक महान् जलाशय हो जाता है । इन तीन प्रकार की सृष्टियों से उपहित होनेवाले चैतन्य-ईश्वर, हिरण्य-गर्भ तथा वैश्वानर—भी एक ही हैं, जैसे कि भिन्न-भिन्न वनों से अवच्छिन्न होने वाला आकाश सच्चे अर्थ में एक ही है, अथवा जैसे भिन्न-भिन्न

जलाशयों में प्रतिविम्बित होने वाला आकाश वस्तुतः एक ही आकाश है ।

आभ्यां महाप्रपञ्चतदुपहितचैतन्याभ्यां तस्यायः पिण्डवदविविक्तं सद-  
नुपहितं चैतन्यं 'सर्वं खल्विदं ब्रह्म' इति वाक्यस्य वाच्यं भवति विविक्तं  
सल्लक्ष्यमपि भवति । एवं वस्तुन्यवस्त्वारोपोऽध्यारोपः सामान्येन  
प्रदर्शितः ॥ ३५ ॥

**बार्थः—**( स्थूल-प्रपञ्च, सूक्ष्म-प्रपञ्च तथा कारण-प्रपञ्च की समष्टिरूप ) इस महाप्रपञ्च तथा महाप्रपञ्च की उपाधि से विशिष्ट चैतन्य से, तपे हुए लोहे के गोले के समान, अलग न जात होता हुआ अनुपहित ( अर्थात् किसी भी तरह की उपाधि से रहित ) चैतन्य "सर्वं खल्विदं ब्रह्म" अर्थात् यह सकल स्यावरजड़मात्मक जगत् ब्रह्म ही है" ( छान्दोग्य ३।१४।१ ) इस श्रुति-वचन का अभिधेय अर्थ ( वाच्यार्थ ) होता है, तथा अलग प्रतीत होता हुआ लक्ष्यार्थ भी होता है । इस प्रकार वस्तु ( सच्चिदानन्द, अद्वय ब्रह्म ) में अवस्तु ( अवारतविक अर्थात् अज्ञान ) तथा उसके कार्यभूत सकल जड़-समूह का आरोप जिसमें होता है ऐसा अध्यारोप सामान्यरूप से दिखलाया गया ।

**टिप्पणी—वाच्यम्—**"अयो दहति" = लोहा जला रहा है । लोहा जब अग्नि में तप जाता है, तब उसके स्पर्श से जल जाने पर "मैं लोहे से जल गया" इस प्रकार लोग कहते हैं । वस्तुतः जला आग से ही जाता है, लोहे से नहीं । किन्तु जब लोहे को अग्नि माना जाय या अग्नि और लोहे में तादात्म्य माना जाय तभी यह व्यवहार बन सकता है । इसी प्रकार "सर्वं खल्विदं ब्रह्म" = "यह सर्व ( महाप्रपञ्चरूप उपाधि तथा उस उपाधि से उपहित चैतन्य ) ब्रह्म ( अर्थात् अनुपहित तुरीय चैतन्य ) ही है" इस प्रकार का व्यवहार तभी सम्भव होता है, जबकि महाप्रपञ्चरूप उपाधि तथा उससे उपहित चैतन्य में अभेद या तादात्म्य ( अर्थात् तादात्म्याध्यास ) माना जाय । ऐसी अवस्था में ही उक्त तत्त्व अर्थ "अयो दहति" तथा 'सर्वं खल्विदं ब्रह्म' इन वाक्यों के वाच्य हुआ करते हैं ।

**लक्ष्यम्—**जब महाप्रपञ्चरूप उपाधि तथा उससे उपहित चैतन्य से अनुपहित

---

तत्पदार्थं ब्रह्मणि अध्यारोपं सामान्येन निरूप्योपसंहरति—एवमित्यादिना ।  
वस्तुनि = यथार्थं सच्चिदानन्दस्वरूपे ब्रह्मणीत्यर्थः, अवस्त्वारोपः—अवस्तुनः =  
अयश्चार्थस्य, जडस्य प्रपञ्चस्येत्यर्थः आरोपः, सामान्येन = संक्षेपेण ॥

‘चैतन्य’ को अलग मानते हैं, तब वह अनुपहित चैतन्य ‘सर्वं खल्विदं ब्रह्म’ का लक्ष्यार्थ होता है। अर्थात् जैसे ‘अयो दहति’ में मुख्यार्थ = वाच्यार्थ का वाघ होता है, क्योंकि जलाना लोहे का धर्म नहीं है तब ‘अयः’ पद की ‘अयः सम्बद्ध अग्निं’ में लक्षणा होकर ‘लोहे’ को अग्नि जलाता है’ यह लक्ष्यार्थ बोध होता है। इसी प्रकार ‘सर्वं खल्विदं ब्रह्म’ इस वाक्य का वाच्यार्थ भी ठीक नहीं बैठता है, क्योंकि महाप्रपञ्च जड है और उससे उपहित चैतन्य सोपाधिक होने से ससीम आदि है अतः इन दोनों की निरूपाधिक अनन्त ब्रह्म के साथ एकता नहीं हो सकती। वैसी अवस्था में इस वाक्य का ठीक-ठीक आशय समझने के लिए लक्षणावृत्ति का आश्रय लेकर, ‘इदं’ पदार्थ के विशेषण वाले अंश का परित्याग करके केवल ‘चैतन्य’ अंश लेने पर इदं पदार्थ चैतन्य और ब्रह्म की एकता सिद्ध हो जाती है। इस तरह की लक्षणा को भागलक्षणा= जहदजहल्लक्षणा कहते हैं। इसका सविस्तार वर्णन आगे आयेगा।

‘तत्त्वमसि’ इस महावाक्य के तत्पदार्थ ब्रह्म पर होने वाले अध्यारोप का निरूपण कर लेने पर अब ‘त्वं’ पदार्थ प्रत्यगात्मा पर क्रिये जानेवाले कुछ आरोपों का विवेचन किया जा रहा है—

इदानीं प्रत्यगात्मनीदमिदमयमयमारोपयतीति विशेषत उच्यते ।

अतिप्राकृतस्तु—‘आत्मा वै जायते पुत्रः’ इत्यादि श्रुतेः, स्वस्मिन्निव स्वपुत्रेऽपि प्रेमदर्शनात्पुत्रे पुष्टे नष्टे चाहमेव पुष्टो नष्टश्चेत्याद्यनुभवाच्च पुत्र आत्मेति वदति ॥ ३६ ॥

**अर्थः—**सम्प्रति यह बात विशेष रूप से बतलाई जा रही है कि अमुक-अमुक भतावलम्बी ( पूर्वपक्षी ) प्रत्यगात्मा में अमुक-अमुक वस्तुओं का आरोप करते हैं।

अत्यन्त स्थूल बुद्धि वाले व्यक्तियों का कहना है कि—“आत्मा ही पुत्र के रूप में जन्म लेता है” इस श्रुति-वचन से तथा अपने ही समान अपने पुत्र पर ( सबका ) प्रेम देखे जाने से और पुत्र के पुष्ट होने पर अथवा नष्ट होने पर मैं ही पुष्ट हुआ या नष्ट हुआ—इस तरह की अनुभूति होने से पुत्र ही आत्मा है।

**टिप्पणी—**इत्यादिश्रुतेः………अनुभवाच्च—प्रत्येक पूर्वपक्षी के मत के समर्थन में एक श्रुति-वचन तथा अनुभव प्रदर्शित किया है। पूर्वपक्षी श्रुतियों में विश्वास करता है या नहीं, इस बात की बिना चिन्ता किये ही श्रुति-वचनों का

उद्धरण उस ( पूर्वपक्षी ) के मत को ठीक रूप से प्रस्तुत करने के लिए किया गया है। यहाँ यह ध्यान रखना है कि पहले स्थूल मत का निरूपण कर क्रमशः सूक्ष्म से सूक्ष्मतर एवं सूक्ष्मतम् मतों की ओर अग्रसर होंगे। अन्य बातों के अतिरिक्त इस पद्धति से एक काम यह होगा कि प्रत्येक पूर्वपक्षी के मत के खण्डन की आवश्यकता न होगी, क्योंकि आगे-आगे के मत से पूर्व-पूर्व मत स्वयं कटते चले जायेंगे।

‘पुत्र ही आत्मा है’ इसका उल्लेख करके अब चार्वाकों के ‘स्थूल शरीर ही आत्मा है’ इस मत का उल्लेख करने जा रहे हैं—

चार्वाकिस्तु—‘स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय’ इत्यादिश्रुतेः, प्रदोसगृहा-स्त्वपुत्रं परित्यज्यापि स्वस्य निर्गमदर्शनात्, स्थूलोऽहं कृशोऽहमित्याद्यनुभवाच्च स्थूलशरीरमात्मेति वदति ॥ ३७ ॥

अर्थः—चार्वाक का कहना है कि—‘अन्न के रस ( वीर्य ) का विकार यह ( साक्षात् दृश्यमान ) पुरुष ही वह ( अर्थात् आत्मा ) है’ ( तै० उप० २।१।१ ) इस श्रुति से ( आग लग जाने पर ) जलते हुए घर से अपने पुत्र को भी छोड़कर स्वयं निकल जाने के देखे जाने से तथा ‘मैं मोटा हूँ’ ‘मैं दुर्बल हूँ’ इत्यादि अनुभव के होने से भी ( यह ) स्थूल शरीर ही आत्मा है ॥ ३७ ॥

टिप्पणी—स्थूलशरीरमात्मा—इससे पुत्र के आत्मत्व का खण्डन करके शरीर के आत्मत्व का प्रतिपादन किया गया है ।

अपरश्चार्वाकः—‘ते ह प्राणाः प्रजापति पितरमेत्य ब्रूयुः’ इत्यादिश्रुतेरन्द्रियाणामभावे शरीरचलनाभावात्काणोऽहं बघिरोऽहमित्याद्यनुभवाच्चेन्द्रियाण्यात्मेति वदति ॥ ३८ ॥

अर्थः—दूसरे चार्वाक का कहना है कि—‘वे प्राण ( अर्थात् इन्द्रियाँ ) ( अपनी-अपनी श्रेष्ठता के लिए झगड़ते हुए ) पिता प्रजापति के पास आकर बोले ( ‘हम लोगों में कौन श्रेष्ठ है ? ) ( छान्दोग्य ५।१।७ ) इस श्रुति-वचन से, इन्द्रियों के न रहने पर शरीर की गतिशीलता के न होने से तथा ‘मैं काना हूँ’ ‘मैं वहरा हूँ’ इत्यादि अनुभव के होने से भी, ‘इन्द्रियाँ ही आत्मा हैं ।’

टिप्पणी—अहम्—यहाँ ‘अहम्’ से आत्मा को निर्दिष्ट किया गया है। ‘अहं’ का ऐसा ही अर्थ आगे समझना चाहिए ।

इन्द्रियाणि आत्मा—इस मत में शरीर की अपेक्षा इन्द्रियों को श्रेष्ठता के-

प्रतिपादन से उस ( शरीर ) के आत्मत्व का खण्डन कर इन्द्रियों के आत्मत्व का प्रतिपादन किया गया है ।

ते ह प्राणा ऊचुः—इस कथन से इन्द्रियों की चेतनता सूचित की गई है । आत्मा भी चेतन ही होता है ।

अपरश्चार्वाकः—‘अन्योऽन्तर आत्मा प्राणमय’ इत्यादि श्रुतेः प्राणभावे इन्द्रियादिवलनायोगादहमशनायावानहं पिपासावान् इत्याद्यनुभवाच्च प्राण आत्मेति वदति ॥ ३९ ॥

अर्थः—एक दूसरा चार्वाक कहता है कि—“अन्न-रस के विकार इस शरीर से भिन्न इसके भीतर रहनेवाला आत्मा प्राणमय है ।” ( तैत्ति० उप० २।२।१ ) इस श्रुति से, प्राणों के अभाव में इन्द्रियों को कार्य में प्रवृत्ति न होने से तथा “मैं भूखा हूँ” “मैं प्यासा हूँ” इत्यादि अनुभव से भी प्राण ही आत्मा हैं ।

अहमशनायावान्—भूख तथा प्यास प्राण के ही धर्म है । अन्न एवं जल के अभाव में प्राण का टिकना सम्भव ही नहीं है ।

प्राण आत्मा—इस मत में इन्द्रियों के आत्मत्व का खण्डन करके प्राण के आत्मत्व की प्रतिष्ठा की गई है ।

अन्यस्तु चार्वाकः—‘अन्योऽन्तर आत्मा मनोमय’ इत्यादिश्रुतेभंनसि सुप्ते प्राणादेरभावादहं संकल्पवानहं विकल्पवानित्याद्यनुभवाच्च मन आत्मेति वदति ॥ ४० ॥

अर्थः—एक और दूसरा चार्वाक कहता है कि “प्राणमय आत्मा से भिन्न इसके भीतर रहने वाला आत्मा मनोमय है ।” ( तैत्ति० उप० २।३।१ ) इस श्रुति से, ( वेहोशी की अवस्था में ) मन के सो जाने पर प्राण आदि का अभाव होने से तथा “मैं संकल्प करने वाला हूँ” “मैं विकल्प करने वाला हूँ” इत्यादि अनुभव होने से भी ‘मन आत्मा है ।’

टिप्पणी—उक्त चारों मत चार प्रकार के चार्वाकों के हैं । चार्वाक भौतिक-वादि दृष्टिकोण के होते हैं ।

मन आत्मा—यहाँ प्राणों के आत्मत्व का खण्डन कर मन के आत्मत्व का प्रतिपादन किया गया है ।

चार्वाकों के मतों का उपस्थापन करके अब विज्ञानवादी वौद्धों के मत की उपस्थापना के रने जा रहे हैं—

**बौद्धस्तु—‘अन्योऽन्तर आत्मा विज्ञानमय’ इत्यादिश्रुतेः कर्तुरभावे  
कारणस्य शक्त्यभावादहं कर्त्ताहिं भोक्तेत्याद्यनुभवाच्च बुद्धिरात्मेति  
वदति ॥ ४१ ॥**

**अर्थः—**( विज्ञानवादी ) बौद्ध का कहना है कि—“इस मनोमय आत्मा से  
भिन्न इसके भीतर रहने वाला आत्मा विज्ञानमय है” ( तैत्ति० २।४।१ ) इस  
थुति-वचन से, कर्ता के न रहने पर करण में ( कार्य करने को ) शक्ति का  
अभाव होने से तथा “मैं कर्ता हूँ” “मैं भोक्ता हूँ” इत्यादि अनुभवों से “बुद्धि  
ही आत्मा है ।”

**टिप्पणी—विज्ञानमय—**यहाँ विज्ञान शब्द विज्ञानमय कोश के लिए प्रयुक्त  
हुआ है । किन्तु बौद्ध उसे क्षणिक विज्ञान ( बुद्धि ) का वाचक मानकर उक्त श्रुति  
को अपने मत के समर्थन में प्रयुक्त कर रहा है ।

**कर्तुरभावे...शक्त्यभावात्—**जैसे कर्ता कुम्भकार के विना करणरूप चाक  
घंट-निर्माण में असमर्थ है, उसी प्रकार बुद्धि के विना मन आदि इन्द्रियाँ भी  
निरर्थक हैं । बुद्धि ही इन सबकी अविद्यात्री है । अतः बुद्धि ही आत्मा है ।

**प्रभाकरतार्किकौ—**तु अन्योऽन्तर आत्माऽनन्दमय’ इत्यादिश्रुते-  
बुद्ध्यादीनामज्ञाने लयदर्शनादहमज्ञोऽहमज्ञानीत्याद्यनुभवाच्चाज्ञानमात्मेति  
वदतः ॥ ४२ ॥

**अर्थः—**प्रभाकर के अनुयायी ( मोमांसक ) तथा नैयायिक जनों का कहना  
है कि—“इस विज्ञानमय आत्मा से भिन्न, इसके भीतर रहने वाला आत्मा  
आनन्दमय है ।” ( तैत्ति० २।१।१ ) इस श्रुति से, ( सुषुप्ति की अवस्था में )  
बुद्धि आदि का अज्ञान में लय देखे जाने से तथा “मैं अज्ञ हूँ” “मैं अज्ञान हूँ”  
इत्यादि अनुभवों से “अज्ञान ही आत्मा है ।”

**टिप्पणी—प्रभाकर—**मोमांसा दर्शन के दो दिग्गज आचार्य हो चुके हैं—  
( १ ) कुमारिल भट्ट और : २ ) प्रभाकर । विचार की दृष्टि से दोनों के  
सिद्धान्तों में पर्याप्त अन्तर है । कुमारिल भट्ट के अनुयायी भाट्ट तथा प्रभाकर के  
प्राभाकरैकहे जाते हैं ।

**भाट्टस्तु—‘प्रज्ञानधन एवानन्दमय’ इत्यादिश्रुतेः सुषुप्ती प्रकाशा-**  
**प्रकाशसङ्कावान्मामहं न जानामीत्याद्यनुभाच्चाज्ञानोपहितं चैतन्यमात्मेति**  
**वदति ॥ ४३ ॥**

**अर्थः—** कुमारिल भट्ट के अनुयायी (मीमांसक) का कहना है कि—“आत्मा प्रज्ञान धन (अर्थात् ज्ञान की प्रचुरता वाला) तथा आनन्द प्रचुर ही है।” (मुमाण्डूक्य० ५) इस श्रुति से, सुषुप्ति की अवस्था में प्रकाश (ज्ञान) तथा अप्रकाश (अज्ञान) — दोनों — की सत्ता के रहने से तथा “मैं अपने आपको नहीं जानता हूँ” इत्यादि अनुभवों के कारण “अज्ञान से उपहित चैतन्य ही आत्मा है।”

**टिप्पणी—प्रज्ञानधन एवानन्दमयः—** सुषुप्ति की अवस्था से प्रज्ञान = चैतन्य धनीभूत हो उठता है।

**अज्ञानोपहितं चैतन्यम्—** कुमारिल भट्ट के मतावलम्बियों का यह मत है कि— आत्मा न तो जड़ पदार्थ है और न विशुद्ध चैतन्य ही। वह (अर्थात् आत्मा) अज्ञानोपहित चैतन्य है।

**प्रकाशाप्रकाशसङ्कावात्—** सुषुप्ति की अवस्था में ज्ञान तथा अज्ञान — दोनों की सत्ता रहती है। प्रत्येक व्यक्ति अच्छी नींद से उठने के बाद अनुभव करता है कि “मैं बड़े आनन्द से सोया, मुझे कुछ भी ज्ञात न था” “मैं बड़े आनन्द से ‘सोया’”— यह अनुभव सुषुप्ति में ज्ञान की सत्ता के बिना सम्भव नहीं है। “मुझे उस समय कुछ भी ज्ञात न था” इस अनुभूति से सुषुप्ति में अज्ञान की भी सत्ता सूचित होती है।

अब तक ब्रतलाये गये मतों का खण्डन करने वाले माध्यमिकमतावलम्बी शून्यवादी बौद्धों का अनात्मवाद प्रस्तुत किया जा रहा है—

**अपरो बौद्धः—‘असदेवेदमग्र आसीद्’ इत्यादिश्रेते: सुषुप्तौ सर्वभावादहं सुषुप्तौ नासमित्युत्थितस्य स्वाभावपरामर्शविषयानुभवाच्च शून्यमात्मेति वदति ॥ ४४ ॥**

**अर्थः—** दूसरे (शून्यवादी) बौद्ध का कहना है कि—“पूर्व समय में (अर्थात् नामरूपात्मक इस सृष्टि के पहले) यह जगत् अस्त् (अर्थात् शून्य) या।” (छान्दो० ६।२।१) इस श्रुति से, सुषुप्ति की अवस्था में (द्रष्टा तथा दृश्य आदि

भाट्ट इति। **प्रज्ञानधनः = चैतन्यनिबिडः आनन्दमयः = आनन्दप्रचुरः,** “तत्प्रकृतवचने मयद्” (पा० ५।४।२।१) इति प्राचुर्ये मयद्, प्रकाशाप्रकाश-सङ्कावात् = ज्ञानाज्ञानसङ्कावात्, अज्ञानोपहितम्—अज्ञानेन = अप्रकाशेन उपहितम् = संवलितम्, एतेन आत्मनो ज्ञानाज्ञानरूपत्वं वोच्यम् ॥

सब कुछ ) का अभाव हो जाने से तथा “सुषुप्ति में मैं था ही नहीं” — इस प्रकार सोकर उठे हुए व्यक्ति का अपने ही अभाव को विषय बनाने वाली अनुभूति के होने से शून्य ही आत्मा है ।”

टिप्पणी—“असदेवेदमग्र आसीत्”—छान्दोग्योपनिषद् का यह वचन सिद्धान्तपक्ष नहीं, अपितु पूर्वपक्ष के रूप में आया है । वहाँ वाद में इसका निषेध कर दिया गया है ।

शून्यमात्मेति—माध्यमिकमतानुयायी वौद्धों के अनुसार आत्मा नाम की कोई वस्तु है ही नहीं । उनके अनुसार आत्मा शून्य है ।

श्रुति के वचनों, युक्तियों तथा अनुभवों के आधार पर विभिन्न मतों का समुपस्थापन कर अब अन्त में सबका एक साथ ही खण्डन कर रहे हैं—

एतेषां पुत्रादीनामनात्मत्वमुच्यते । एतैरतिप्राकृतादिवादिभिरुक्तेषु श्रुतियुक्त्यनुभवाभासेषु पूर्वपूर्वोक्तश्रुतियुक्त्यनुभवाभासानामुत्तरोत्तर श्रुतियुक्त्यनुभवाभासैरात्मत्वबाधदर्शनात्पुत्रादीनामनात्मत्वं स्पष्टमेव ।४५।

अर्थः—( सम्प्रति ) इन पुत्र आदि का अनात्मत्व (अर्थात् इनका आत्मा का न होना ) बतलाया जा रहा है । इन अति स्थूलमतों का उपस्थापन करने वाले ( प्राकृतवादियों ) के द्वारा उपस्थापित श्रुति ( वचन ), युक्तियाँ तथा अनुभव यथार्थ नहीं, अपितु आभासमात्र हैं । उनमें भी पूर्व-पूर्व वादी के आत्मा के विषय में श्रुतिवचनों, युक्तियों तथा अनुभवों के आभासों का उत्तरोत्तर वादी के श्रुतिवचन, युक्ति और अनुभव के आभासों के द्वारा बाध दिखलाई पड़ने से पुत्र आदि का आत्मा न होना स्पष्ट ही है ।

टिप्पणी—पूर्वपूर्वोक्त……अनुभवाभासैः—पीछे उपस्थापित सारे मत अपने से पूर्व उपस्थापित मत का खण्डन करके अपने मत की स्थापना करते हैं; किन्तु वे भी स्वयं आगे के मत से निरस्त हो जाते हैं । अन्तिम शून्यवाद का खण्डन आगे प्रतिपादित वेदान्त के मत से हो जायगा ।

पूर्वपक्षी—सभी मत के लोग अपने सिद्धान्त के समर्थन में श्रुतिवचनों, युक्तियों तथा अनुभवों को उपस्थित किये हैं । ऐसी अवस्था में उनके मत का खण्डन कैसे सम्भव हो सकता है ?

सिद्धान्ती—अब तक उपस्थापित किये गये सभी मतों के पक्ष में दी गई

श्रुतियाँ, युक्तियाँ तथा अनुभूतियाँ सही एवं सिद्धान्त-पक्ष न होकर श्रुत्याभास, युक्त्याभास तथा अनुभूत्याभास मात्र हैं। दिये गये श्रुतिवचन सिद्धान्त न होकर पूर्वपक्ष है, जिनका वहीं स्वष्टन भी किया गया है। युक्तियाँ तथा अनुभूतियाँ आगे की युक्तियों तथा अनुभूतियों से कट जाने के कारण सिद्धान्त न होकर युक्त्याभास तथा अनुभूत्याभास मात्र हैं। वही युक्ति-तथा अनुभूति सिद्धान्त बनती है, जो किसी से कट न सके।

अब आगे पूर्वपक्षियों के उक्त मतों का खण्डन करते हुए वेदान्त के मत से आत्मा का स्वरूप बतला रहे हैं—

किञ्च, प्रत्यगस्थ्यूलोऽवद्युप्राणोऽभना अकर्ता चैतन्यं चिन्मात्रं  
सदित्यादिप्रबलश्रुतिविरोधादस्य पुत्रादिश्चन्यपर्यन्तस्य जडस्य चैतन्य-  
मात्यत्वेन घटादिवदनित्यत्वादहं ब्रह्मेति विद्वदनुभवप्राबल्याच्च तत्तच्छ्रुति-  
युक्त्यनुभवाभासानां बाधितत्वादपि पुत्रादिश्चन्यपर्यन्तस्य लिलमनात्मैव।  
मतस्तत्तद्भासकं नित्यशुद्धबुद्धमूर्कसत्यस्वभावं प्रत्यक् चैतन्यमेवात्मवस्तु  
इति वेदान्तविदवदनुभवः। एवमध्यारोपः ॥ ४६ ॥

नर्यः—और 'प्रत्यक्' ( कठ० २।१।१ ), अस्थूल ( बुहदा० ३।८।८ ), 'ब्रह्म' ( मुण्डक० १।१।५ ), 'अप्राण' ( मुण्डक० २।१।२ ) 'अभन' ( मुण्डक० २।१।२ ), 'अकर्ता' ( इयोत्साह्वतर १।९ ), 'चैतन्य' ( कैवल्य० २।१ ) 'चिन्मात्र' ( कैवल्य० १।६ ) और 'सत्' ( आन्दोध्य० ६।२।२ ) आदि प्रबल श्रुतियों के साथ विरोध होने से पुनर्से लेकर शून्य पर्यन्त ये सभी चैतन्य के द्वारा भासित ( प्रकाशित ) होने के कारण, घट आदि के संभान जड तथा अनित्य हैं—इस युक्ति से एवं "मैं ज्ञाह हूँ" इस प्रकार के विद्वानों के अनुभव के प्रबल होने के कारण और उन्न-उन ( पूर्वोक्त ) श्रुत्याभासों, युक्त्याभासों, तथा अनुभवाभासों के ( उत्तरोत्तर श्रुत्याभासों, युक्त्याभासों एवं अनुभवाभासों के द्वारा ) बाधित हो जाने से भी पुनर्से लेकर शून्य तक के सभी ( तत्य ) आत्मा से अतिरिक्त ही हैं। अतः उन्न-उन ( पुनर्से लेकर शून्यपर्यन्त ) को प्रकाशित करने वाला, नित्य शुद्ध बुद्ध ( चैतन्य-

वेदान्तमते आत्मसत्त्वं प्रतिपादयति-किञ्चेति । चैतन्यभास्यत्वेन = चैतन्य-  
प्रकाश्यत्वेन, अनेन पुत्रादीनां जाडयं निदिष्टम् । तत्तद्भासकम् = पुत्रादीनां  
प्रकाशकम् । इयताऽध्यारोपप्रक्रिया निर्दिष्टा ॥

स्वरूप ) मुक्त तथा सत्यत्वभाववाला प्रत्यक् ( आन्तरिकतम् ) चेतन्य ही आत्म-तत्त्व है—ऐसा वेदान्त के विद्वानों का अनुभव है। इस प्रकार अध्यारोप ( की प्रक्रिया बतलाई गई ) है।

**टिप्पणी—प्रत्यक्—प्रत्यक् का अर्थ है सब की अपेक्षा आन्तरिक । अतः बाह्य तत्त्व पुनर आदि आत्मा नहीं हो सकते । 'अस्थूलः' कहने से वह शरीर आदि भी नहीं है तथा 'अप्राणः' से प्राण के भी आत्मत्व का निषेध हो जाता है ।**

**चिन्मात्रम्—केवल 'चित्' प्रकाश या ज्ञान रूप होने से, भावभूतानुयायियों के द्वारा कथित, "प्रकाशप्रकाश संबलित आत्मा है"—यह मत खण्डित ही जाता है ।**

**चैतन्यभास्यत्वेन—वेदान्तियों का यह मत है कि—संसार के पदार्थ स्वयं प्रकाशमान नहीं हैं । उनके आभास के लिए चेतन्य की अपेक्षा रहती है । चेतन्य उन वस्तुओं का आभासक तथा सारी वस्तुएँ आभास्य हैं । आभासक नित्य तथा आभास्य अनित्य हुआ करते हैं । नित्य तत्त्व ही आत्मा बन सकता है, अनित्य नहीं—यह लेखक का तर्क है । अतः पुनरादि अनात्म तत्त्व हैं ।**

अब तक अध्यारोप की प्रक्रिया का निरूपण किया गया, अब अपवाद का स्वरूप तथा उसकी प्रक्रिया का निरूपण करने जा रहे हैं—

**अपवादो नाम रज्जुविवर्तस्य सर्पस्य रज्जुमात्रत्ववद्वस्तुविवर्तस्या-  
वस्तुनोऽज्ञानादेः प्रपञ्चस्य वस्तुमात्रत्वम् । तद्वलम्—**

**'सत्त्वतोऽन्यथाप्रभा विकार इत्युदोरितः ।**

**अत्त्वतोऽन्यथाप्रथा विवर्त इत्युदाहृतः ॥ इति ॥ ४७ ॥**

**अर्थः—**—जैसे रज्जु का विवर्त (अर्थात् आन्ति के कारण उसी में प्रतीयमान) सर्प रज्जुमात्र ही होता है ( न कि रज्जु से भिन्न होता है ), उसी प्रकार वस्तु ( ब्रह्म ) के विवर्त ( अर्थात् आन्ति के कारण वस्तु रूप ब्रह्म में प्रतीयमान अवस्तुरूप ) अज्ञान आदि प्रपञ्च का वस्तुमात्र रह जाना ही अपवाद है । कहा भी गया है—

**अपवादं विवेचयति—अपवादो नामेति । अपवादः=अवस्तुमूलस्य वस्त्वा-  
त्वना भानमपवाद इति निगदते । रज्जुविवर्तस्य = रज्जी आन्त्या प्रतीयमान-  
स्येत्यर्थः, रज्जुमात्रत्ववत् = सति यथार्थं जाने रज्जुमात्रप्रतीतिवत् । तत्त्वतः =**

"( किसी वस्तु का ) अपने मूल तत्त्व के साथ ( अर्थात् सम्पूर्ण व्यक्तित्व के साथ ) दूसरे रूप में हो जाना विकार कहा गया है, तथा ऊपर से ही, ( अर्थात् मिथ्यारूप से ही ) अन्य रूप में प्रतीत होना विवर्तं कहा गया है ।"

**टिप्पणी—अपवादः—** सावन की अँधेरी रात में व्यक्ति चला जा रहा था । मार्ग में एक रस्सी पड़ी थी । वह उसे सर्प समझ कर चौंका, कूदा और भागने का प्रयास किया । किन्तु सत्य तो यह है कि वहाँ सर्प की सत्ता रस्सी की सत्ता मात्र है । रस्सी के अतिरिक्त वहाँ सर्प नाम की कोई भी वस्तु नहीं है । वहाँ रस्सी ही सत्य है, और सर्प असत्य है, असत्य का सत्य मात्र होना ही अपवाद है ।

**विकारः, विवर्तः—** दूध अपने सम्पूर्ण तत्त्व के साथ दही बन जाता है । दूध अपने तत्त्व के साथ दही के रूप में बदल जाता है । अतः दही दूध का विकार है । रस्सी में सर्प की प्रतीति तथा सीपी में चाँदी की प्रतीति विवर्त है । रस्सी न तो अपने मूलरूप के साथ सर्प बनती है और न सीपी ही अपने मूलरूप के साथ चाँदी बनती है ॥ ४७ ॥

अब आगे अपवाद की प्रक्रिया का प्रदर्शन, सृष्टि के विलोम क्रम से किया जा रहा है—

**तथाहि—** एतद्भोगायतनं चतुर्विधसकलस्थूलशरीरजातं एतद्भोग्य-रूपान्नपानादिकमेतदायतनभूतभूरादिचतुर्दशभुवनान्येतदायतनभूतं ब्रह्माण्डं चैतत्सर्वमेतेषां कारणरूपं पञ्चीकृतभूतमात्रं भवति । एतानि शब्दादिविषयसहितानि पञ्चीकृतानि भूतानि सूक्ष्मशरीरजातं चैतत्सर्वमेतेषां कारणरूपापञ्चीकृतभूतमात्रं भवति । एतानि सत्त्वादिगुणसहितान्यपञ्चीकृतान्युत्पत्तिव्युत्क्रमेणतत्कारणभूताज्ञानोपहितचैतन्यमात्रं भवति । एतदज्ञानोपहितं चैतन्यं चेश्वरादिकमेतदाधारभूतानुपहितचैतन्यरूपं तुरीयं ब्रह्ममात्रं भवति ॥४८॥

**अर्थः—** ( अपवाद की प्रक्रिया के द्वारा ) भोगों के आश्रय चार प्रकार के सारमादाय बाह्यरूपत इत्यर्थः, अन्यथाप्रथा = अन्यरूपेण भवनमित्यर्थः ॥ सृष्टिव्युत्क्रमेणापवादं प्रदर्शयति— तथा हीत्यादिना । भोगायतनम्—भोगस्य=सुखदःखानुभवस्य आयतनम्=आश्रयम्, प्राप्तिसाधनमिति यावत् । उत्पत्तिव्युत्क्रमेण—तेः = सुष्टेः व्युत्क्रमः = विपरीतक्रमस्तेन ॥

ये सम्पूर्ण स्थूल शरीर, इनके भोग्यरूप अन्न-पान आदि, इनके आश्रयभूत 'भू' आदि चौदहों भूवन तथा इनका आवारभूत ब्रह्माण्ड ये सब अपने कारणभूत पञ्चीकृत भूतमात्र रह जाते हैं। शब्द आदि ( अपने-अपने ) विषयों के सहित पञ्चोकृत महाभूत एवं सम्पूर्ण सूक्ष्म शरीर —यह सब अपने कारणभूत अपञ्चीकृत भूतमात्र रह जाते हैं। सत्त्व आदि गुणों के सहित अपञ्चीकृत ये भूत उत्पत्ति के उल्टे क्रम से इनके कारणरूप ( अर्थात् अपने कारणरूप ) अज्ञान से उपहित चैतन्यमात्र रह जाते हैं। अज्ञान से उपहित यह ईश्वर आदि चैतन्य अपने आवारभूत अनुपहित चैतन्यरूप केवल तुरीय ब्रह्म हो जाते हैं।

**टिप्पणी — भोगायतनम्**—भोग अर्थात् सुख-दुःख को भोगने का साधन। ये स्थूल शरीर ही 'सुख-दुःख को भोगने के साधन हैं', अतः इन्हें भोगायतन कहते हैं।

**उत्पत्तिव्युत्कर्मण**—आकाश आदि की सृष्टि के विपरीत क्रम से। आकाश आदि भूतों की उत्पत्ति का क्रम पीछे बतलाया जा चुका है। उसका विपरीत क्रम इस प्रकार समझना चाहिए—गन्धतन्मात्रस्वरूपा पृथ्वी रसतन्त्रमात्रात्मक जलमात्र हो जाती है, जल रूपतन्त्रात्मक तेजोमात्र हो जाता है, तेज स्पर्शतन्मेत्रात्मक वायुमात्र हो जाता है, वायु शब्दतन्मात्रस्वरूप आकाशतन्मात्र हो जाता है और आकाश अपना कारणरूप अज्ञानोपहित चैतन्यमात्र हो जाता है।

अध्यारोप एवं अपवाद की प्रक्रिया का सविस्तर वर्णन कर लेने के बाद अब उसके द्वारा महावाक्यार्थ में आए 'तत्' तथा 'त्वम्' पदों का अर्थ विवृत कर रहे हैं—

आभ्यामध्यारोपापवादाभ्यां तत्त्वम्पदार्थशोधनमपि सिद्धं भवति । तथाहि—अज्ञानादिसमष्टिरेतदुपहितौं सर्वज्ञत्वादिविशिष्टं चैतन्यमेतदनुपहितं चैतत्त्रयं तसायःपिण्डवदेकत्वेनावभासमानं तत्पदवाच्यार्थो भवति । एतदुपाध्युपहिताधारभूतमनुपहितं चैतन्यं तत्पदलक्ष्यार्थो भवति । अज्ञानादिव्यष्टिरेतदुपहिताल्पज्ञत्वादिविशिष्टचैतन्यमेतदनुपहितं चैतत्त्रयं तसायःपिण्डवदेकत्वेनावभासमानं त्वम्पदवाच्यार्थो भवति । एतदुपाध्युपहिताधारभूतमनुपहितं प्रत्यग्नन्दं तुरीयं चैतन्यं तत्पदलक्ष्यार्थो भवति । ४०।

**अर्थः—**इन अध्यारोप एवं अपवाद के द्वारा ('तत्त्वमसि' इस महावाक्य के)

‘तत्’ एवं ‘त्वम्’ पदों के अर्थों का शोधन ( पूर्ण स्पष्टीकरण ) भी हो जाता है , वह इस प्रकार है— अज्ञान आदि ( अर्थात् अज्ञान, सूक्ष्म शरीर तथा स्थूल शरीर) की समष्टि, ( अज्ञान आदि की ) इस समष्टि से उपहित सर्वज्ञता आदि से विशिष्ट ( ईश्वर, हिरण्यगर्भ आदि नामक ) चैतन्य, तथा इनसे अनुपहित चैतन्य—ये तीनों जब तपे हुए लौह-पिण्ड की भाँति अभिन्नरूप से प्रतीत होते हैं, तब ‘तत्’ पद के वाच्यार्थ होते हैं । इन उपाधियों और इनसे उपहित चैतन्य का आधारभूत जो अनुपहित चैतन्य है, वह ‘तत्’ पद का लक्ष्यार्थ होता है ।

अज्ञान आदि ( अर्थात् अज्ञान, सूक्ष्मशरीर तथा स्थूलशरीर ) की व्यष्टि, इस व्यष्टि से उपहित, अल्पज्ञता आदि से विशिष्ट, ( ‘प्राज्ञ’, ‘तैजस’ तथा ‘विश्व’, नामवाला ) चैतन्य तथा इनसे अनुपहित चैतन्य—ये तीनों, तपे हुए ( लौहपिण्ड ) के समान जब अभिन्न प्रतीत होते हैं, तब, ‘त्वम्’ इस पद के वाच्य अर्थ होते हैं और इन उपाधियों तथा इन उपाधियों से विशिष्ट चैतन्य का आधारभूत जो ‘अनुपहित’ सर्वाधिक आन्तरिक तत्त्व, आनन्दरूप, तुरीय चैतन्य है, वह ‘त्वम्’ पद का लक्ष्यार्थ होता है ।

टिप्पणी— वाक्यार्थोऽलक्ष्यार्थो—शब्द की तीनों शक्तियों—अभिधा, लक्षण तथा व्यञ्जना—का विवेचन पीछे कर चुका हूँ । ‘तस्यायःपिण्ड’ के वाच्यार्थ तथा लक्ष्यार्थ का विवरण भी पेश किया जा चुका है । अब यहाँ ‘तत्’ और ‘त्वम्’ पदों के वाच्यार्थ का दिग्दर्शनमात्र करा दे रहा हूँ—

जब लौह पिण्ड तथा दाह के कारण अग्नि में अभेद मान कर ‘अयःपिण्डं दहति’ इस वाक्य का प्रयोग किया जाता है, तब बोद्धा को लौहपिण्ड तथा दाह के कारण अग्नि दोनों का ही बोध अभिधा शक्ति से हो जाता है, क्योंकि उस समय लौह-पिण्ड तथा अग्नि में बोद्धा को अभेद-प्रतीति होती है । इसी प्रकार जब अज्ञान आदि की समष्टि तथा इस समष्टि से उपहित चैतन्य तथा इनका आधारभूत अनुपहित चैतन्य—ये तीनों अभिन्न प्रतीत हों तब ये ‘तत्’ पद के वाच्यार्थ होते हैं । किन्तु ‘अयःपिण्डं दहति’ यह सुनने पर जब लौह-पिण्ड की दाहकता अनुपपत्ति प्रतीत होती है तब उसमें वर्तमान अग्नि ही दाह का हेतु है—ऐसा प्रतीत होता है । वैसी स्थिति में लक्षण के द्वारा इस वाक्य का अर्थ होता

है—लौह-पिण्ड में संक्रान्त अभिन्न जला रहा है। इसी प्रकार आधारभूत अनुपहित चैतन्य जब उपाधियों तथा उन उपाधियों से उपहित चैतन्य से भिन्न प्रतीत हो तो वह 'तत्' पद का लक्ष्यार्थ होता है। इसी प्रकार 'त्वम्' पद के वाच्यार्थ तथा लक्ष्यार्थ की स्थिति भी समझनी चाहिये।

अब 'तत्त्वमसि' इस महावाक्य के अर्थ को स्पष्ट करने जा रहे हैं—

अथ महावाक्यार्थो वर्ण्यते । इदं 'तत्त्वमसि' इति वाच्यं सम्बन्ध-  
अयेणाखण्डार्थं बोधकं भवति । सम्बन्धत्रयं नाम पदयोः सामानाधिकरण्यं,  
पदार्थयोर्विशेषणविशेष्यभावः, प्रत्यगात्मपदार्थयोर्लक्षणभावश्चेति ।  
तदुक्तम्—

सामानाधिकरण्यञ्च विशेषणविशेष्यता ।

लक्ष्यलक्षणसम्बन्धः पदार्थप्रत्यगात्मनाम् ॥ इति ॥ ५० ॥

अर्थः—अब महावाक्य के अर्थ का वर्णन किया जा रहा है। यह 'तत्त्वमसि' 'वही तुम हो' ( छान्दो० ६।८।७ ) वाक्य तीन सम्बन्धों के द्वारा अखण्ड अर्थं ( अर्थात् निरुपाधि ब्रह्म ) का बोधक होता है। तीन सम्बन्ध हैं—( १ ) दोनों ( अर्थात् 'तत्' एवं 'त्वम्' पदों का सामानाधिकरण, ( २ ) तीनों पदों के अर्थों में विशेषण-विशेष्य-भाव का होना, तथा ( ३ ) प्रत्यगात्मा तथा दोनों पदों के वाच्यार्थ में लक्ष्य-लक्षण-भाव। ऐसा ही ( वाचार्य सुरेश्वर के द्वारा भी ) कहा गया है—

"( 'तत्त्वमसि' इस महावाक्य के ) पदों में, उन पदों के वाच्य लक्ष्य तथा उन पदों के वाच्य अर्थों एवं प्रत्यगात्मा में क्रमशः सामानाधिकरण-विशेषण-विशेष्य भाव और लक्ष्य-लक्षण-सम्बन्ध है ।" ( नैठकर्म्मसिद्धि ३।३ ) ॥ ५० ॥

टिप्पणी—महावाक्यार्थः—महावाक्यों की गणना कहीं बहुत बारह की जाती है और कहीं-कहीं चार। किन्तु प्रमुख रूप से चार ही महावाक्यों का वर्णन मिलता है। ये यहावाक्य हैं—( १ ) प्रज्ञानं ब्रह्म ( ऐत० गा ५।३ ), ( २ )

वाक्यार्थज्ञाने पदार्थज्ञानं कारणमिति पूर्वं पदार्थं निरूप्याद्युना उपदेशमहा-  
वाक्यार्थो वर्ण्यते—अथेत्यादिना । अखण्डार्थं बोधकम्—अखण्डश्वासी अर्थश्चेति  
अखण्डार्थः = सजातीयविजातीयस्वेगतादिभेदरहितं निरुणं ब्रह्म तस्य बोधकम् =  
ज्ञापकम् । सामानाधिकरण्यम्—समानविभक्त्यन्तयोः पदयोरेकस्मिन्नार्थं तात्पर्यं  
सामानाधिकरण्यम् ॥

अहं ब्रह्मास्मि ( बृहदा० १।४।१० ), ( ३ ) तत्त्वमसि ( छान्दोग्य० ६।८।७ ) तथा ( ४ ) अयमात्मा ब्रह्म ( माण्डूक्य० २ ) । इन महावाक्यों के आकरणं ऋक्मशः चारों वेदों से सम्बद्ध हैं ।

**अखण्डार्थः—** ‘अखण्डार्थ’ का अर्थ है—वह निर्गुण ब्रह्म जिसमें किसी दशा में अशांशि भाव आदि सम्बन्ध उठ ही नहीं सकते हैं ।

**सामानाधिकरण्यम्—** समान विभक्तिवाले दो पदों का एक ही अर्थ में तात्पर्य का होना सामानाधिकरण्य कहलाता है ।

अब यहाँ सामानाधिकरण्य सम्बन्ध के विषय में सोदाहरण बतलाया जा रहा है—

सामानाधिकरण्यसम्बन्धस्तावद् यथा ‘सोऽयं देवदत्तः’ इत्यस्मिन् वाक्ये तत्कालविशिष्टदेवदत्तवाचकसशब्दस्यैतत्कालविशिष्टदेवदत्तवाचकायंशब्दस्य चेकस्मिन् पिण्डे तात्पर्यसम्बन्धः । तथा च ‘तत्त्वमसि’ इति वाक्येऽपि परोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यवाचकतत्पदस्यापरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यवाचकत्वम्पदस्य चेकस्मिनश्चेतन्ये तात्पर्यसम्बन्धः ॥ ५१ ॥

**अर्थः—** सर्वप्रथम सामानाधिकरण्य सम्बन्ध को बतला रहे हैं; जैसे—“सोऽयं देवदत्तः” = “वही यह देवदत्त है” इस वाक्य में तत्काल से विशिष्ट ( अर्थात् अतीत काल वाले ) देवदत्त के वाचक ‘सः’ शब्द का और एतत्काल से विशिष्ट ( अर्थात् देवदत्तरूप व्यक्ति ) में तात्पर्य का होना सामानाधिकरण्य है । उसी प्रकार यहाँ “तत्त्वमसि” = “वही तुम हो” इस वाक्य में भी परोक्षत्व आदि से विशिष्टचैतन्य के वाचक ‘तत्’ पद का और अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य के वाचक ‘त्वम्’ पद का एक ही चैतन्य में तात्पर्य का होना सामानाधिकरण्य सम्बन्ध है ।

**विशेषणविशेष्यभावसम्बन्धः—** विशेषणविशेष्यभावस्तु वक्तुरिच्छाधीनः । यथा ‘सोऽयं देवदत्तः’ इति वाक्ये यदा अयं पदार्थः यः एतत्कालैतद्वेशसम्बन्धविशिष्टः देवदत्तः सः शब्दवाच्यात् तत्कालतद्वेशविशिष्टदेवदत्तात् भिन्नो नेति ज्ञानं जायते तदाऽप्यमित्यस्य पदार्थभेदव्यावर्तकतया विशेषणत्वं बोच्यम् । व्यावर्त्यत्वादयं पदार्थस्य विशेष्यत्वम् । इत्यमेव ‘अयं स देवदत्तः’ इति वाक्ये सः पदवाच्योऽर्थो विशेष्यस्तथाऽयं पदवाच्यो विशेषणः । इयमेव प्रक्रिया ‘तत्त्वमसि’ इति वाक्येऽप्यवलम्बनीया ॥

**टिप्पणी—सोऽय देवदत्तः—**—देवदत्त हाईस्कूल में मेरा साथी था । पर्याप्ति समय के व्यवधान के बाद बाजार में वह दिखलाई पड़ा । मैंने कहा—“अरे यह तो वही देवदत्त है, जिसने मेरे साथ हाईस्कूल में पढ़ा था ।” ‘सः’ और ‘अयं’—ये दोनों ही पद प्रथमा के एक वचन में होने के कारण समान विभक्ति वाले हैं । दोनों पदों का एक ही देवदत्त रूप अर्थ में तात्पर्य है । अतः यहाँ इन दोनों पदों में सामानाधिकरण्य सम्बन्ध है ।

**“तत्त्वमसि”**—इसी प्रकार ‘तत् + त्वम् + असि’ इस वाक्य में ‘तत्’ पद का अर्थ है—परोक्षत्व, सर्वज्ञत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य और ‘त्वम्’ पद का अर्थ है—अपरोक्षत्व, अल्पज्ञत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य । ‘तत्’ और ‘त्वम्’—ये दोनों ही पद प्रथमा के एकवचन में होने के कारण समान विभक्ति वाले हैं । समान विभक्ति वाले इन दोनों ही पदों का एक ही ‘चैतन्य’ रूप अर्थ में तात्पर्य सम्बन्ध है । अतः यहाँ भी इन दोनों पदों में सामानाधिकरण्य सम्बन्ध है ।

**परोक्षत्वादिविशिष्ट**—ईश्वर हमारी दृष्टि से परे होने के कारण अनुमान आदि से ज्ञातव्य है । अतः उसे परोक्षत्व आदि से विशिष्ट = युक्त कहा गया है । आदि से ईश्वर में सर्वज्ञत्व तथा सर्वनियन्त्रृत्व आदि को भी समझना चाहिए ।

**अपरोक्षत्वादिर्विशिष्ट**—प्रत्येक जीव अपने को विना किसी अन्य की अपेक्षा स्वयं अनुभव करता है । अतः अपरोक्षत्व आदि से उसे विशिष्ट कहा गया है । आदि पदसे जीव को अल्पज्ञत्व तथा अनीश्वरत्व आदि से विशिष्ट समझना चाहिए ।

सामानाधिकरण्य सम्बन्ध प्रदर्शित कर लेने के बाद अब ‘तत्’ और ‘त्वम्’ पदों के बाच्यार्थ में विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध प्रदर्शित करने जा रहे हैं—

विशेषणविशेष्यभावसम्बन्धस्तु यथा तत्रैव वाक्ये सशब्दार्थतत्काल-विशिष्टदेवदत्तस्यायंशब्दार्थतत्कालविशिष्टदेवदत्तस्य चान्योन्यभेदव्यावर्त-कतया विशेषणविशेष्यभावः । तथात्रापि वाक्ये तत्पदार्थपरोक्षत्वादि-विशिष्टचैतन्यस्य त्वंपदार्थपरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यस्य चान्योन्यभेद-व्यावर्तकतया विशेषणविशेष्यभावः ॥ ५२ ॥

**अर्थः—**—विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध तो उसे कहते हैं, जैसे उसी ‘सोऽय देवदत्तः’ वाक्य में ‘सः’ शब्द के बाच्य अर्थ तत्काल-विशिष्ट ( अर्थात् उस समय वाले ) देवदत्त का तथा ‘अयं’ शब्द के बाच्य अर्थ एतत्कालविशिष्ट ( अर्थात्

वर्तमानकालिक ) देवदत्त का, परस्पर भेद ( तत्कालविशिष्टत्व और एतत्काल-विशिष्टत्व ) का निवारक होने के कारण, विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध है । ठीक उसी तरह यहाँ भी 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में 'तत्' पद के अर्थ परोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य का तथा 'त्वम्' पद के अर्थ अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य का, परस्पर भेद ( परोक्षत्वादिविशिष्टत्व और अपरोक्षत्वादिविशिष्टत्व ) का निवारक होने के कारण विशेषण-विशेष्यभाव सम्बन्ध है ।

**टिप्पणी—अन्योन्यभेदव्यावर्तकतया—विशेषण-विशेष्यभाव का नियामक वक्ता की इच्छा होती है । 'सोऽयं देवदत्तः' इस वाक्य में 'सः' पद का अर्थ है 'उस काल और उस देश में रहने वाला देवदत्त' और 'अयम्' पद का अर्थ है 'इस काल और इस देश में रहने वाला देवदत्त ।' जब 'सः' शब्द का वाच्यार्थ बनने वाला उस काल और उस देश में रहने वाला देवदत्त, 'अयं' शब्द का वाच्यार्थ बनने वाले 'इस काल और इस देश में रहने वाले देवदत्त' से अभिन्न प्रतीत होता है, तब 'सः' शब्द का वाच्यार्थ 'अयं' शब्द के वाच्यार्थ में स्थित भेद का व्यावर्तक बनता है । व्यावर्तक विशेषण को कहते हैं । ऐसी अवस्था में 'अयं' शब्द का वाच्यार्थ विशेष्य बनता है । इसी तरह जब 'अयं' पद के वाच्यार्थ को विशेषण तथा 'सः' शब्द के वाच्यार्थ को विशेष्य बनाना होता है तब "अयं सः देवदत्तः" ऐसा प्रयोग किया जाता है । इस प्रकार दोनों पदों के वाच्यार्थ परस्पर विशेषण और विशेष्य बनते हैं ।**

**तत्त्वमसि—** इसी प्रकार 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में भी 'तत्' पद का अर्थ तथा 'त्वम्' पद का अर्थ भी परस्पर विशेषण और विशेष्य बनता है ।

विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध दिखला लेने के बाद अब लक्ष्य-लक्षण सम्बन्ध बतला रहे हैं—

**लक्ष्यलक्षणसम्बन्धस्तु—** यथा तत्रैव वाक्ये सशब्दायंशब्दयोस्तदर्थयोर्वा विरुद्धतत्कालैतत्क्षालविशिष्टत्वपरित्यागेनाविरुद्धदेवदत्तेन सह लक्ष्यलक्षणभावः । तथात्रापि वाक्ये तत्त्वंपदयोस्तदर्थयोर्वा विरुद्धपरोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टत्वपरित्यागेनाविरुद्धचैतन्येन सह लक्ष्यलक्षणभावः । इयमेव भागलक्षणेत्युच्यते ॥ ५३ ॥

**अर्थः—** लक्ष्य-लक्षण सम्बन्ध को बतला रहे हैं—जैसे उसी 'सोऽयं देवदत्तः'

वाक्य में 'सः' शब्द और 'अयं' शब्दों का अथवा 'सः' शब्द के अर्थ एवं 'अयं' शब्द के अर्थों का 'तत्कालविशिष्टत्व' = 'उस काल में रहने वाले' और 'एतत्काल-विशिष्टत्व' = 'इस काल में रहने वाले' — इस ( परस्पर ) विरुद्ध अंश का परित्याग करके अविरुद्ध देवदत्त के साथ लक्ष्य-लक्षण भाव है। ठोक उसी प्रकार 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में भी 'तत्' एवं 'त्वम्' पदों का अथवा 'तत्' पद के अर्थ एवं 'त्वम्' पद के अर्थ का ( परस्पर ) परोक्षत्वादिविशिष्टत्व = इन्द्रियों का विषय आदि न बननेवाले एवं अपरोक्षत्वादिविशिष्टत्व = अनुभूति आदि का विषय बनने वाले इस विरुद्ध अंश का परित्याग करके ( दोनों पदों के ) अविरुद्ध अर्थ चैतन्य के साथ लक्ष्य-लक्षण भाव सम्बन्ध हैं। इसी लक्षणा को भागलक्षणा ( अथवा जहदजहल्लक्षणा ) कहते हैं।

**टिप्पणी—लक्षणावृत्ति** — लक्षणावृत्ति का सामान्य विवेचन खण्ड १५ की व्याख्या में हो चुका है। सुगमता के लिये अब यहाँ उसके भेदों का निर्देश किया जा रहा है। लक्षणा के तीन भेद होते हैं—( १ ) जहल्लक्षणा ( २ ) अजहल्लक्षणा और ( ३ ) जहदजहल्लक्षणा।

**१—जहल्लक्षणा** — वाच्य अर्थों का पूर्णरूप से त्याग करके वाच्य अर्थ से सम्बद्ध किसी दूसरे अर्थ का बोध कराने वाली वृत्ति का नाम है जहल्लक्षणा। जहत् = अपने वाच्य अर्थ को छोड़ती हुई, लक्षणा = अन्य सम्बद्ध अर्थ को लक्षित कराने वाली। जैसे 'गंगायां घोषः' इस वाक्य में गंगा पद अपने वाच्य अर्थ गंगा प्रवाह का परित्याग करके उससे सम्बद्ध अर्थ गंगातीर का बोध कराता है।

**२—अजहल्लक्षणा** — वाच्यार्थ का परित्याग बिना किये हुए वाच्य अर्थ से सम्बद्ध अर्थ का बोध कराने वाली वृत्ति अजहल्लक्षणा कहलाती है। अजहत् = अपने वाच्य अर्थ को न छोड़ती हुई, लक्षणा = अन्य सम्बद्ध अर्थ को लक्षित, कराने वाली। जैसे—'शोणो धावति'। 'शोणो धावति' का अर्थ है = लालरंग दौड़ रहा। लालरंग का दौड़ना अनुपपत्त है। अतः 'शोण' का अर्थ होता है 'लाल रंग का अश्व' धावति = दौड़ रहा है। यहाँ 'शोण' शब्द अपने वाच्य अर्थ 'लाल रंग' के साथ ही उससे सम्बद्ध अर्थात् लालरंग वाले अश्व का लक्षणावृत्ति से बोध कराता है। इस प्रकार यहाँ अजहल्लक्षणा वृत्ति है।

**३—जहदजहल्लक्षणा** — वाच्य अर्थ के एक भाग को छोड़ कर बाकी भाग

का वोध करानेवाली वृत्ति 'जहदजहलक्षणा' कहलाती है। जहत् = वाच्य अर्थ के एक भाग को छोड़ती हुई तथा अजहत् = वाच्य अर्थ के दूसरे भाग को न छोड़ती हुई, लक्षणा = अन्य सम्बद्ध अर्थ को लक्षित कराने वाली वृत्ति। एक भाग का परित्याग कर शेष भागमात्र का ग्रहण करने से भागलक्षणा भी कहते हैं। 'सोऽयं देवदत्तः' तथा 'तत्त्वमसि' इस लक्षणा के उदाहरण हैं।

'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य में भी सामानाधिकरण्य और विशेषेणविशेष्यभाव सम्बन्ध है। पर यहाँ अभिधा से ही अर्थबोध हो जाता है, लक्षणा की कोई आवश्यकता ही नहीं पड़ती है। इसी तरह 'सोऽयं देवदत्तः' तथा 'नीलमुत्पलम्' में भी अभिधा से ही क्यों नहीं अर्थबोध हो जाता? इसी शंका के निराकरण में ज्ञेत्तुला रहे हैं—

अस्मिन् वाक्ये नीलमुत्पलमिति वाक्यवद्वाक्यार्थो न सङ्घच्छते ।  
तत्र तु नीलपदार्थनीलगुणस्योत्पलपदार्थोत्पलद्रव्यस्य च शौकल्यफटादि-  
भेदव्यावर्तकतयाऽन्योन्यविशेषणविशेष्यभावसंसर्गस्यान्यतरविशिष्टस्यान्य-  
तरस्य तदैक्यस्य वा वाक्यार्थत्वाङ्गीकारे प्रमाणान्तरविरोधाभावात्त-  
द्वाक्यार्थः सङ्घच्छते, अत्र तु तदर्थपरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यस्य त्व-  
मर्थपरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यस्य चान्योन्यभेदव्यावर्तकतया विशेषण-  
विशेष्यभावसंसर्गस्यान्यतरविशिष्टस्यान्यतरस्य तदैक्यस्य च वाक्यार्थत्वा-  
ङ्गीकारे प्रत्यक्षादिप्रमाणविरोधाद्वाक्यार्थो न सङ्घच्छते । तदुक्तम्—

तंसर्गो वा विशिष्टो वा वाक्यार्थो नात्र सम्मतः ।

अखण्डैकरसत्वेन वाक्यार्थो विदुषां मतः ॥ इति ॥५४॥

**अर्थः—**( 'तत्त्वमसि' ) इस वाक्य में 'नीलमुत्पलम्' = 'नीला कमल' इस वाक्य की तरह वाच्य अर्थ ( अभिधेय अर्थ ) संगत नहीं हो सकता है। यहाँ 'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य में वाच्य अर्थ इसलिये संगत होता है, क्योंकि ( इस वाक्य में प्रयुक्त ) नील पद का अर्थ नील गुण शुक्लता आदि अन्य गुणों का व्यावर्तक ( निवारक ), और उत्पल पद का अर्थ उत्पल रूप द्रव्य ( वस्तु ) पद आदि का व्यावर्तक है। अतः ( उन दोनों पदों के ) परस्पर विशेषण-विशेष्य भाव संसर्ग को अथवा एक से विशिष्ट दूसरे पद के अर्थ को अथवा उन दोनों की एकता को वाक्यार्थ के रूप में स्वीकार करने पर किसी दूसरे प्रमाण से विरोध

नहीं होता है। किन्तु यहाँ 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में 'तत्' का अर्थभूत परोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य और 'त्वम्' का अर्थभूत अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य पारस्परिक भेद का व्यावर्तक ( निवारक ) है; अतः यहाँ विशेषण-विशेष्य भावरूप संसर्ग को, अर्थात् एक से विशिष्ट दूसरे पदार्थ को अथवा दोनों पदार्थों की एकता को वाक्यार्थ के रूप में स्वीकार करने से प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों से विरोध होने के कारण वाक्य का अर्थ ( वाच्यार्थ ) ठीक-ठीक नहीं बैठता है। यही विद्यारण्यस्वामी के द्वारा कहा भी गया है—

अन्वयः—अत्र, संसर्गः, वा, विशिष्टः, वा, वाक्यार्थः, न, सम्मतः, (किन्तु, अत्र) अखण्डकरसत्वेन, वाक्यार्थः, विदुषाम्, मतः ॥

शब्दार्थः—अत्र = ( तत्त्वमसि ) इस वाक्य में, संसर्गः = भेद संसर्गस्वरूप, वा = अथवा, विशिष्टः = एक से विशिष्ट एक ( अर्थात् अभेद संसर्गरूप ), वा = भी, वाक्यार्थः = वाक्यार्थ, न = नहीं, सम्मतः = अभीष्ट है; ( किन्तु = परन्तु, अत्र = यहाँ, तत्त्वमसि इस वाक्य में ), अखण्डकरसत्वेन = अखण्ड एक रसरूप में अर्थात् स्वगत आदि भेद से रहित वस्तु मात्र के रूप में ), वाक्यार्थः = वाच्यार्थ, विदुषाम् = विद्वानों को, मतः = अभीष्ट है ॥

अर्थः—( तत्त्वमसि ) इस वाक्य में भेद-संसर्गरूप अथवा अभेदसंसर्गरूप वाक्यार्थ नहीं अभीष्ट है; ( किन्तु यहाँ तत्त्वमसि इस वाक्य में ) अखण्ड एक रसरूप में ( अर्थात् स्वगत आदि भेद से रहित वस्तु मात्र के रूप में ) वाच्यार्थ विद्वानों को अभीष्ट है ( पञ्चदशी ७।७५ ) ॥

टिप्पणी—वाक्यार्थः—यहाँ वाक्यार्थ शब्द का प्रयोग वाच्यार्थ के अर्थ में हुआ है।

नीलमुत्पलमिति... न सङ्गच्छते—'तत्त्वमसि' वाक्य के 'तत्' एवं 'त्वम्' इन पदों से एक अखण्ड अर्थ की प्रतीति होनी आवश्यक है। किन्तु अखण्डार्थ की यह प्रतीति अभिधा वृत्ति से सम्भव नहीं है, क्योंकि 'तत्' एवं 'त्वम्' पदों के वाच्यार्थों में पूर्ण साम्य नहीं है। अतः अखण्ड अर्थ के बोध के लिये 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में लक्षण-वृत्ति का सहारा लेना पड़ता है। किन्तु 'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य में अखण्ड अर्थ की प्रतीति अभिप्रेत नहीं है। इस वाक्य में नील पद का वाच्य अर्थ है नील गुण और उत्पल पद का वाच्य अर्थ है उत्पल द्रव्य। नील गुण

उत्पल द्रव्य में श्वेत, रक्त आदि गुणों का व्यावर्तक है और उत्पल द्रव्य घट, पट, आदि द्रव्यों का व्यावर्तन करता है। अतः यहाँ परस्पर गुण-गुणि भाव सम्बन्ध होने के कारण कोई विरोध नहीं होता है। अतः इसका विविध वाक्यार्थों में कोई भी एक वाक्यार्थ माना जा सकता है। ये विविध वाक्यार्थ इस प्रकार हो सकते हैं—

( १ ) ( नील एवं उत्पल रूप ) द्रोनों पदों के वाच्य अर्थों का परस्पर विशेषण-विशेष्य भाव सम्बन्ध ।

( २ ) एक से विशिष्ट पदार्थ जैसे 'नीलत्वविशिष्टमुत्पलम्' अथवा 'उत्पलत्वविशिष्टं नीलम्' ।

( ३ ) दोनों पदार्थों का ऐक्य ( अर्थात् अभेद ), जैसे—'नीलाभिन्नमुत्पलम्' अथवा 'उत्पलाभिन्नं नीलम्' ।

'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य के उक्त तीनों ही अर्थ किये जा सकते हैं। ऐसा करने में किसी प्रकार का विरोध भी नहीं होगा। किन्तु 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में इस प्रक्रिया का आश्रय लेने से प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों में विरोध होगा। जीव एवं ब्रह्म की एकता प्रत्यक्ष आदि प्रमाण तथा तर्क से सर्वेषां अनुपपत्त है। एक ( जीव ) प्रत्यक्ष है और दूसरा ( ईश्वर ) परोक्ष, एक ( जीव ) अल्पज्ञ है और दूसरा ( ईश्वर ) सर्वज्ञ आदि। अतः 'नीलमुत्पलम्' इस वाक्य की भाँति 'तत्त्वमसि' का अर्थ अभिधा वृत्ति के आश्रयण से नहीं निकल सकता। अतः इसके लिये लक्षणावृत्ति का आश्रय लेना ही पड़ेगा।

**संसर्गः**—वाक्य में प्रयुक्त पदों को आपस में जोड़ने वाले कारक या विभक्तियाँ जो सम्बन्ध प्रकट करती हैं उसे संसर्ग कहते हैं। यह संसर्ग दो प्रकार का होता है—( १ ) भेदरूप संसर्ग ( २ ) अभेदरूप संसर्ग ।

**भेदरूप संसर्ग**—जहाँ एक वाक्य में प्रयुक्त पदों का परस्पर सम्बद्ध विभिन्न विभक्तियों के द्वारा प्रकट किया जाता है वहाँ भेदरूप संसर्ग होता है। ऐसे स्थल पर सामानाधिकरण्य का अभाव होता है। जैसे 'दण्डेन घटं निर्माति' ( दण्ड से घट बना रहा है ) यहाँ पर दण्ड और घट में भिन्न-भिन्न विभक्तियों के सम्बन्ध से सामानाधिकरण्य नहीं है।

**अभेद संसर्ग**—जहाँ वाक्य में प्रयुक्त पद समान विभक्तियों के द्वारा परस्पर

अन्वित होते हैं, वही अभेद संसर्ग होता है। पदों में समान विभक्तियों के होने से ऐसे स्थलों पर सामानाधिकरण हुआ करता है। अभेद संसर्ग के स्थल पर प्रायः विशेष्य-विशेषण भाव पाया जाता है।

‘नीलमुत्पल’ की भाँति ‘तत्त्वमसि’ आदि वाक्य भी, पदों के समानविभक्तिक होने के कारण अर्थात् सामानाधिकरण के कारण, संसर्ग के इसी दूसरे भेद के अन्तर्गत आते हैं। अतः इन वाक्यों में भी अभेद संसर्ग ही होता चाहिए। किन्तु ऐसा होता नहीं है, क्योंकि ‘नीलमुत्पल’ तथा ‘तत्त्वमसि’—इन दोनों के वाक्यार्थ व्योग की प्रक्रिया में अन्तर है। ‘नीलमुत्पल’ इस वाक्य में ‘नील’ पद नील गुण का तथा ‘उत्पल’ पद उत्पल द्रव्य का वाचक है। अतः यही पदों में गुण-गुणिं-भाव या विशेष्य-विशेषण भाव मानने में कोई कठिनाई नहीं होती है। पर ‘तत्त्व-मसि’ इस वाक्य में ‘तत्’ एवं ‘त्वं’ इन दोनों पदों के अर्थों के द्रव्यरूप होने के कारण तथा परस्पर विरुद्ध होने के कारण भी अभेद-संसर्ग रूप वाक्यार्थ वाधित हो जाता है। अतः वहीं लक्षणा का आश्रय लेना पड़ता है। इसी बात को पञ्च-दस्मि के ‘संसर्गो वा विशिष्टो वा’ इस दलोक में निर्दिष्ट किया गया है।

‘तत्त्वमसि’ इस महावाक्य का अर्थज्ञान अभिधा से नहीं हो सकता, उसके लिए लक्षणा का आश्रय लेना ही पड़ेगा। पहले लक्षणा के तीन भेद बतलाये गये हैं। उनमें भागलक्षणा ( जहृदजहल्लक्षणा ) से ही अर्थज्ञान सम्भव है—यह बतलाने के पूर्व पहले जहल्लक्षणा से इसके अर्थ ज्ञान होने का खण्डन करने जा रहे हैं—

अत्र ‘गङ्गायां घोषः प्रतिवसति’ इति वाक्यवज्जहल्लक्षगापि न सङ्गच्छते। तत्र तु गङ्गाघोषयोराधाराधेयभावलक्षणस्य वाक्यार्थस्याशेषतो विरुद्धत्वाद्वाव्यार्थमशेषतः परित्यज्य तत्सम्बन्धितोरलक्षणायायुक्तवाज्जहल्लक्षणा सङ्गच्छते। अत्र तु पराक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यैकत्वलक्षणस्य वाक्यार्थस्य भागभात्रं विरोधाद्भागान्तरमपि परित्यज्यान्यलक्षणायाय अयुक्तवाज्जहल्लक्षणा न सङ्गच्छते।

न च गङ्गापदं स्वार्थपरित्यागेन तीरपदार्थं यथा लक्षयति तथा तत्प्रदं त्वम्यदं वा स्वार्थपरित्यागेन त्वम्यदार्थं तत्पदार्थं वा लक्षयत्वतः कुतो जहल्लक्षणा न सङ्गच्छत इति वाच्यम्। तत्र तीरपदाश्रवणेन तद-

थप्रतीतो लक्षणया तत्प्रतीत्यपेक्षायामपि तत्त्वंपदयोः श्रूयमाणत्वेन तद-  
थंप्रतीतो लक्षणया पुनरन्यतरपदेनान्यतरपदार्थप्रतीत्यपेक्षाभावात् ॥ ५१ ॥

अर्थः—यहाँ (‘तत्त्वमसि’ इस वाक्य में) ‘गंगायां घोषः प्रतिवसति’ (गंगा में अहीरों की वस्ती है इस वाक्य की तरह जहल्लक्षणा भी संगत नहीं हो सकती। वहाँ (अर्थात् ‘गंगायां घोषः प्रतिवसति’ इस वाक्य में) तो गंगा (की धारा) और अहीरों का गाँव रूप जो वाक्यार्थ (मुख्यार्थ) है, उसके पूर्णतः विरुद्ध होने के कारण, (क्योंकि गंगा की धारा में गाँव का होना पूर्णतः असंगत है), (वाच्यार्थ) को पूर्णरूप से छोड़कर उस (गङ्गा-प्रवाह) से सम्बद्ध गङ्गा-तीर में लक्षणा करना उचित होने से जहल्लक्षणा संगत होती है। किन्तु यहाँ (‘तत्त्वमसि’ इस वाक्य में) तो परोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य एवं अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य की एकरूपता वाक्यार्थ केवल एक अंश में ही विरोध है। अतः यह उचित नहीं है कि अविरुद्ध अंश को भी छोड़कर यहाँ सर्वथा भिन्न अर्थ में लक्षणा की जाय। इसलिए ‘तत्त्वमसि’ इस वाक्य में जहल्लक्षणा नहीं संगत हो सकती है।

पूर्वपक्षी—जिस प्रकार ‘गङ्गा’ पद अपने वाच्य अर्थ (गङ्गा प्रवाह का परित्याग करके लक्षणा के द्वारा तीर पद के वाच्यार्थ (तट) का बोध कराता है, उसी प्रकार ‘तत्’ पद अपने वाच्य अर्थ का परित्याग करके ‘त्वं’ पद के अर्थ को और ‘त्वं’ पद अपने वाच्य अर्थ का परित्याग करके ‘तत्’ पद के अर्थ (अर्थात् वाच्यार्थ) को लक्षणा के द्वारा बोधित करावे तो जहल्लक्षणा क्यों नहीं संगत हो सकती है? (अर्थात् तब तो जहल्लक्षणा सञ्ज्ञित ही हो जायगी।)

---

तत्त्वमसीति वाक्यार्थबोधे जहल्लक्षणामपाकर्तुमुपक्रमते । अत्रेत्यादिना—  
अत्र = ‘तत्त्वमसि’ इति वाक्ये, जहल्लक्षणा—वाच्यमर्थमशेषतः परित्यज्य  
तत्सम्बन्धिनि अथन्तरे वृत्तिर्जहल्लक्षणा । अत्र = ‘गङ्गायां घोषः प्रतिवसति’ इति  
वाक्ये, वाक्यार्थस्य = आधारभूतस्य गङ्गाप्रवाहस्य तथा आधेयभूतस्य घोषस्य  
वासइति वाक्यार्थस्येत्यर्थः । श्रूयमाणत्वेन…अपेक्षाभावात्—श्रुते शब्दे मुख्यार्थ  
बाध एव लक्षणायाः प्रवृत्तिर्भवतीति सिद्धान्तः, तत्त्वमसीति वाक्ये तु पदश्रवणा  
नन्तरमेव पदार्थप्रतीतिजयितेऽतो नावसरो लक्षणायाः इत्यभिप्रायः ॥

**सिद्धान्तो—** नहीं, ऐसा नहीं हो सकता। क्योंकि 'गंगायां घोषः' इस वाक्य में तीर पद सुनाई नहीं पड़ता। अतः तीरपद के अर्थ की भी प्रतीति नहीं होती। इसलिए लक्षणा के द्वारा तीरपद के अर्थ की प्रतीति की अपेक्षा रहती है। (यही कारण है कि वहाँ जहल्लक्षणा होती है।) किन्तु यहाँ ('तत्त्वमसि' इस वाक्य में) 'तत्' एवं 'त्वं' पदों के सुनाई पड़ने से उनके अर्थों की भी प्रतीति होती ही है। अतः फिर से लक्षणा के द्वारा ('तत्' एवं 'त्वं' इन दोनों में किसी) एक पद से किसी दूसरे पद के अर्थ की प्रतीति की अपेक्षा ही नहीं रहती। (अतः 'गंगायां घोषः' की भीति 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में जहल्लक्षणा हो ही नहीं सकती।)

**टिप्पणी—लक्षणा सङ्गच्छते—** सुने गमे व्याक्य के मुख्य अर्थ के असंगत प्रतीत होने पर मुख्य अर्थ से ही सम्बद्ध, वाक्य के वदों के द्वारा न सुनाई पड़ने वाले, पदार्थ में लक्षणा होती है—यह सिद्धान्त है। 'गंगायां घोषः' इस वाक्य में 'गंगा की धारा में अहोरों का गाँव है' यह कहा गया है। यहाँ गंगा की धारा आवार है और घोष वाक्य है। अतः मुख्य अर्थ यहीं असंगत प्रतीत होता है, क्योंकि जल की धारा में गाँव का होना युक्ति-युक्त नहीं है। अतः गंगा पद की गंगा-तट में लक्षणा की जाती है। तब अर्थ होता है—गंगा के एकदम तट पर ही अहोरों का गाँव है। यहाँ यह व्यान रखना है कि लक्षणा से उपस्थित होने वाला गंगा-तट रूप अर्थ वाक्य के किसी पद से उपस्थित नहीं है। अतः यहाँ जहल्लक्षणा सम्भव है।

किन्तु 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में 'तत्' पद का अर्थ है—'परोक्षत्वादिविशिष्ट चैतन्य' और 'त्वं' पद का अर्थ है—'अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य' इन दोनों पदों से उपस्थापित अर्थों में पूर्णतः विरोध न होने से यहाँ लक्षणा नहीं हो सकती। एक पद से दूसरे पद के अर्थ का भी लक्षणा के द्वारा घोष नहीं कराया जा सकता, क्योंकि जब कोई शब्द अपनी अभिधा शक्ति से अर्थ का घोष कराकर चरितार्थ हो जाता है, तब उसमें लक्षणा या व्युक्तना के द्वारा किसी अन्य अर्थ के घोष कराने की क्षमता समाप्त हो जाती है।

'तत्त्वमसि' के अर्थ-ज्ञान में जहल्लक्षणा की असंगति दिखला कर अब अजहल्लक्षणा को भी असंगति का शब्दरूप किया जा रहा है—

अत्र 'शोणो धावति' इति वाक्यवदजहल्लक्षणापि न सम्भवति । तत्र शोणगुणगमनलक्षणस्य वाक्यार्थस्य विरुद्धत्वात्तदपरित्यागेन तदाश्रया-  
श्वादिलक्षणया तद्विरोधपरिहारसम्भवादजहल्लक्षणा सम्भवति । अत्र तु परोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टचैतन्यैकत्वलक्षणस्य वाक्यार्थस्य विरुद्धत्वा-  
त्तदपरित्यागेन तत्सम्बन्धिनो यस्य कस्यचिदर्थस्य लक्षितत्वेऽपि तद्विरोध-  
परिहारासम्भवादजहल्लक्षणा न सम्भवत्येव ।

न च तत्पदं वा स्वार्थविरुद्धांशपरित्यागेनांशान्तरसहितं त्वंपदार्थं  
तत्पदार्थं वा लक्षयत्वतः कथं प्रकारान्तरेण भागलक्षणाङ्गीकरणमिति  
वाच्यम् । एकेन पदेन स्वार्थशपदार्थान्तरोभयलक्षणाया असम्भवात्पदा-  
न्तरेण तदर्थप्रतीतौ लक्षणया पुनर्स्तत्प्रतीत्येक्षाभावाच्च ॥ ५६ ॥

बर्थः—यहाँ ('तत्त्वमसि' इस वाक्य में) 'शोणो धावति' अर्थात् 'लालरंग  
दोड़ रहा है') इस वाक्य की तरह अजहल्लक्षणा भी सम्भव नहीं है । क्योंकि  
वहाँ ('अर्थात् 'शोणो धावति' इस वाक्य में) लाल गुण का गमनरूप जो वाच्य  
कर्त्त्वार्थ है, उसके विरुद्ध होने के कारण उस (लालगुण) को न छोड़ते हुए उस  
(लालगुण) के आश्रय अश्व आदि का लक्षणा के द्वारा बोध कराने पर (दोनों  
क्षेत्रों के) उस विरोध का परिहार सम्भव हो जाता है । अतः वहाँ अजहल्लक्षणा  
के अर्थात् 'लालगुण वाला अश्व दोड़ रहा है' यह अर्थ किया जाता है ।

किस्तु यहाँ: ('तत्त्वमसि' इस वाक्य में) परोक्षत्व आदि से विशिष्टचैतन्य  
तथा अपरोक्षत्व आदि से विशिष्टचैतन्य का एकतारूप जो मुख्यार्थ (अर्थात् वाच्य  
कर्त्त्वार्थ) है, उसके विरुद्ध होने के कारण उस (मुख्यार्थ) को न छोड़ते हुए उस  
(मुख्यार्थ) से सम्बद्ध जिसकिसी अर्थ के लक्षणा के द्वारा बोधित कराने पर भी  
उस विरोध के परिहार के सम्भव न होने से कञ्जहल्लक्षणा सुम्भव नहीं हो  
सकती है ।

युक्त्यन्तरेण प्राप्तामजहल्लक्षणा खण्डयति—उभयलक्षणाया असम्भवात्—  
यदश्वणानन्तरं समुपस्थितै विरोधे अविरुद्धेऽशे लक्षणया लक्षिते सति पुनर्लक्षणया  
पदार्थान्तरस्य बोधनमसम्भवमेव 'शब्दशब्दुद्विकर्मणां विरम्य व्यापोराभावः' इति  
न्यायात् । एकेन पदेन युगपदेनाविरुद्धस्वाशस्य पदार्थान्तरस्य च बोधनमपि लक्षणया  
न सम्भवति सकृच्छ्रुतस्यैकस्य पदस्य युगपदुमयलक्षकस्वासम्भवादिति दिक् ॥

**पूर्वपक्षी**—‘तत्’ पद ( ‘त्वं पद के अर्थ से । ) विरुद्ध अपने अंश को छोड़कर अवशिष्ट ( अर्थात् ‘त्वं’ पद के अर्थ से अविरुद्ध ) अंश के सहित त्वं पद के वाच्य अर्थ का लक्षणा से बोध कराये, तथा इसी तरह ‘त्वं’ पद ( ‘तत्’ पद के अर्थ से । ) विरुद्ध अपने अंश को छोड़कर अवशिष्ट ( अर्थात् ‘तत्’ पद के अर्थ से अविरुद्ध ) अंश के सहित ‘तत्’ पद के वाच्य अर्थ का लक्षणा से बोध कराये ( तो महावाक्य के अर्थ-बोध में कोई कठिनाई न होगी । ) अतः जहलक्षणा तथा अजहलक्षणा से भिन्न प्रकार के द्वारा भाग-लक्षणा को क्यों स्वीकार किया जाय ? ( अर्थात् भागलक्षणा = जहदजहलक्षणा को मानने की आवश्यकता ही नहीं है । )

**सिद्धान्ती** नहीं, आऽका कहना ठीक नहीं है । क्योंकि एक ही पंद के द्वारा अपने वाच्य अर्थ के एक भाग तथा दूसरे पद के ( पूर्ण ) वाच्य अर्थ को लक्षणावृत्ति से बोध कराना सम्भव है । ( इसके अतिरिक्त दूसरी बात यह भी है कि ) दूसरे पद के द्वारा उसके वाच्य अर्थ की प्रतीति के ( अभिधा से ही ) हो जाने पर लक्षणा के द्वारा पुनः उसी की प्रतीति कराने की अपेक्षा नहीं रह जाती है । ( अतः त्रम्हारा कथन तर्क-सम्मत नहीं है । )

**टिप्पणी**—अत्र शोणो धावति । … अजहलक्षणा सम्भवति—ज्ञेते में चुड़दीड़ हो रही थी । भीड़ के पांछे से किसी ने पूछा कि कौन घोड़ा सर्वाधिक बैग से दौड़ रहा है ? उत्तर मिला—“शोणो धावति” = लाल ( घोड़ा सर्वाधिक बैग से । ) दौड़ रहा है । किन्तु शोण = लालरंग तो गुण है । अतः उसमें दौड़ने रूप द्रिया का होना सम्भव ही नहीं है । क्रिया द्रव्यमें होती है, गुण में नहीं । गुण भी स्वयं द्रव्याधित होता है । अतः ‘शोणो धावति’ इस वाक्य का वाच्य अर्थ—‘लालरंग दौड़ रहा है’ अनुपपत्त होता है । तब शोण पद की लक्षणा शोणगुणविशिष्ट अश्व में होती है । लक्ष्यार्थ होता है—लाल रंगवाला घोड़ा दौड़ रहा है । यहाँ ‘शोण’ पद अपना बोध कराते हुए भी अपने आश्रय अश्व का बोध कराता है । इस वाक्य में मुख्य अर्थ का बिना परित्याग किये अश्व का लक्षणा से बोध कराने के कारण अजहलक्षणा संगत होती है ।

**अत्र तु ॥ न सम्भवत्येव**—किन्तु ‘तत्वमसि’ इस वाक्य में अजहलक्षणा सम्भव ही नहीं हो सकतो । यहाँ ‘तत्’ पद का वाच्यार्थ है—परोक्षत्व आदि से विशिष्ट ‘चैतन्य’ तथा ‘त्वं’ पद का वाच्यार्थ है ‘अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट

चैतन्य ।' इन दोनों पदों के अर्थों की एकता ही यहाँ अभिप्रेत है । परन्तु यह एकता तब तक सम्भव नहीं है जब तक कि दोनों पदों के 'परोक्षत्व आदि से विशिष्ट' तथा 'अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट' इन परस्पर विरुद्ध अंशों का परित्याग न कर दिया जाय । अजहल्लक्षणा के बल पर 'तत्' ५६ 'त्वं' पद अपने-अपने अर्थों का परित्याग किये विना यदि किसी अर्थ को लक्षित भी करावें तब भी विरोध का परिहार न हो सकेगा । फिर लक्षणा का आश्रय लेना भी निष्फल होगा । यही कारण है कि 'तत्त्वमसि' इस वाक्य में अजहल्लक्षणा सम्भव ही नहीं है ।

महावाक्य का अर्थ-ज्ञान जहल्लक्षणा अजहल्लक्षणा से सम्भव नहीं है । इति अतः उसके लिए भागलक्षणा ही एकमात्र उपाय है । इसका सोदाहरण प्रतिपादन किया जा रहा है—

तस्माद्यथा 'सोऽयं देवदत्त' इति वाक्यं तदर्थो वा तत्कालैतत्काल-विशिष्टदेवदत्तलक्षणस्य वाक्यार्थस्यांशे विरोधाद्विरुद्धतत्कालैतत्काल-विशिष्टत्वांशं परित्यज्याविरुद्धं देवदत्तांशमात्रं लक्षयति, तथा 'तत्त्वमसि' इति वाक्यं तदर्थो वा परोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टचैतत्यैकत्वलक्षणस्य वाक्यार्थस्यांशे विरोधाद्विरुद्धपरोक्षत्वापरोक्षत्वादिविशिष्टत्वांशं परित्यज्याविरुद्धमत्खण्डचैतन्यमात्रं लक्षयतीति ॥ ५७ ॥

अर्थः—इसलिये जिस प्रकार 'सोऽयं देवदत्तः' यह वाक्य अथवा इसका वाच्य अर्थ, 'भूतकालविशिष्ट देवदत्त ही वर्तमानकालविशिष्ट देवदत्त है' इस वाक्यार्थ के एक भागमात्र में विरोध होने के कारण विरुद्ध भाग 'भूतकाल-विशिष्टत्व' एवं 'वर्तमानकालविशिष्टत्व' का परित्याग कर बैबल देवदत्त भाग को ही लक्षणा के द्वारा बोधित कराता है । उसी प्रकार 'तत्त्वमसि' यह वाक्य अथवा इसका वाच्य अर्थ 'परोक्षत्वादि विशिष्ट चैतन्य' तथा 'अपरोक्षत्व आदि से विशिष्ट चैतन्य' के एकतारूप वाच्यार्थ के केवल एक भागमात्र में विरोध होने के कारण, विरुद्ध भाग 'परोक्षत्वादि-विशिष्टत्व' तथा 'अपरोक्षत्वादिविशिष्टत्व' को छोड़कर अविरुद्ध ( अर्थात् 'तत्' एवं 'त्वं'—इन दोनों पदों के अर्थों में प्राप्त ) अखण्ड चैतन्यमात्र को लक्षणा ( अर्थात् भागलक्षणा ) के द्वारा बोधित कराता है ।

टिप्पणी—भागलक्षणा—भागलक्षणा या जहदजहल्लक्षणा वहाँ होती है, जहाँ कि कोई शब्द अपने समूचे अर्थ के एक भाग को छोड़कर दूसरे भाग को लेते हुए किसी अन्य अर्थ को लक्षित कराता है ।

‘तत्त्वमसि’ इस महावाक्य का वेदान्त-सम्मत अर्थ कर लेने के बाद अब अधिकारी की अनुभूति का वर्णन किया जा रहा है, जो उसे अज्ञान की निवृत्ति के पश्चात् ‘अहं ब्रह्मास्मि’ = मैं ब्रह्म हूँ के साक्षात्कार से होती है—

अथाधुना ‘अहं ब्रह्मास्मि’ इत्यनुभववाक्यार्थो वर्ण्यते । एवमाचार्य-गाध्यारोपापवादपुरस्सरं तत्त्वंपदार्थो शोधयित्वा वाक्येनाखण्डार्थेऽवधो-धितेऽधिकारिणोऽहं नित्यशुद्धबुद्धमुक्तसत्यस्वभावपरमानन्दानन्दाद्वयं ब्रह्मास्मीत्यखण्डाकाराकारिता चित्तवृत्तिरुदेति । सा तु चित्प्रातिविम्ब-सहिता सती प्रत्यगभिन्नमज्ञातं परं ब्रह्म विषयीकृत्य तद्गताज्ञानमेव बाधते । तदा पटकारणतनुदाहे पटदाहवदखिठकारणेऽज्ञाने बाधिते सति तत्कार्यस्याखिलस्य बधितत्वात्तदन्तर्भूताखण्डाकाराकारिता चित्तवृत्तिरपि वाधिता भवति । तत्र प्रतिविम्बितं चेतन्यमपि, यथा दीपप्रभादित्यप्रभावभासनासमर्था सती तयाभिभूता भवति, तथा स्वयंप्रकाशमान-प्रत्यगभिन्नपरब्रह्मावभासनानहंतया तेनाभिभूतं सत् स्वोपाधिभूताखण्ड-चित्तवृत्तेर्बाधितत्वाददर्पणाभावे मुखप्रतिविम्बस्य मुखमात्रत्ववत्प्रत्यग-भिन्नपरब्रह्मात्रं भवति ॥ ५८ ॥

अर्थः—(‘तत्त्वमसि’) इस (महावाक्य के विवेचन) के बाद अब “अहं ब्रह्मास्मि” = मैं ब्रह्म हूँ इस तरह के ब्रह्मसाक्षात्काररूप अनुभव को कराने वाले वाक्य का अर्थ बतलाया जा रहा है । इस प्रकार आचार्य के द्वारा अध्यारोप एवं अपवाद की प्रक्रिया के माध्यम से ‘तत्’ और ‘त्वं’ पदों के अर्थों का विवेचन करके (‘तत्त्वमसि’ इस) वाक्य के द्वारा अखण्ड-ब्रह्मरूप अर्थ का बोध करा दिये जाने

अनुभववाक्यार्थं विवृणोति—अथेत्यादिना । ‘मंगलान्तरारम्भप्रश्नकात्स्त्वं-ख्यो अथ’ इत्यमरकोशवचनाद् ‘उपदेशवाक्यनिरूपणानन्तर्यमयशब्दार्थः’ । नित्ये-त्यादिना ब्रह्म विशिनष्टि—तत्र नित्यपदेन ब्रह्मणोऽनित्यत्वं निराकरोति शुद्धपदेनाऽविद्यादिराहित्यम् । बुद्धपदेन तच्चैतन्यं प्रतिपाद्य जाड्यं परिहरति । मुक्तपदेन निखिलोपाधिशून्यताम् । सत्यपदेन नित्यदिनाशिस्वभावत्वम् । परमानन्दपदेन संसारानन्दाद्वैलक्षण्यं प्रतिपादितम् । अखण्डाकाराकारिता = अखण्डब्रह्माकार-विशिष्टा । तद्गताज्ञानम्=ब्रह्मविषयकमज्ञानम् । परं ब्रह्म—अनेन कार्यब्रह्मणः, सोपाधिकब्रह्मण इत्यर्थः, विषयत्वं व्यावर्तितम् ॥

पर अधिकारी ( मुमुक्षुं के मन में ) “मैं नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त, सत्य स्वभाव वाला परमानन्दरूप, अनन्त और अद्वय ब्रह्म हूँ” इस तरह की अखण्ड ब्रह्म के आकार को धारण करने वाली चित्तवृत्ति उदित होती है । वह चित्तवृत्ति चिदात्मा के प्रतिबिम्ब से युक्त होती हुई प्रत्यगात्मा से अभिन्न, अज्ञात परब्रह्म को विषय बनाकर ब्रह्मविषयक अज्ञान का ही दमन कर देती है । उस अवस्था में ( अर्थात् अज्ञान के दमित कर दिये आने पर ) जैसे पट के कारण तन्तुओं के जल जाने पर पट भी जल जाता है, उसी तरह; सकल प्रपञ्च के कारण अज्ञान के बाधित हो जाने से उस ( प्रपञ्च ) के बन्दर आने वाली, अखण्डब्रह्म के आकार से आकारित चित्तवृत्ति भी बाधित ( विनष्ट ) हो जाती है ।

जैसे दीपक की ज्योति सूर्य की प्रभा को प्रकाशित करने में असमर्थ होती हुई उस ( सूर्य-प्रभा ) से अभिभूत हो जाती है, वैसे ही चित्तवृत्ति में प्रतिबिम्बित चैतन्य ( चिदाभास ) भी ह्ययं प्रकाशित प्रत्यगात्मरूप परब्रह्म को प्रकाशित करने में असमर्थ होने के कारण उस ( ब्रह्म ) से अभिभूत होकर अपनी उपाधिरूप अखण्डाकाराकारित चित्तवृत्ति के विनष्ट हो जाने के कारण प्रत्यगात्मा से अभिन्न परब्रह्मात्र हो जाता है, जैसे कि दर्पण के अभाव में ( दर्पण में दिखलाई पड़ने वाली ) मुख की प्रकार भी मुख मात्र हो जाती है ॥ ५८ ॥

टिप्पणी अहं ब्रह्मस्मि—यह महावाक्य ( अनुभव वाक्य है, जब कि ‘सत्यमस्ति’ नहं चप्पेक्षः समाप्त है । अनुभव का अर्थ है ब्रह्म का आन्तरिक साक्षात्कार ।

तदा पटकाप्यात्मतनुदाहे... नित्तवृत्तिरपि बाधिता भवति—पट का निर्माण तन्तुओं से होता है । तन्तु पट के कारण है । यदि ये तन्तु जल कर न नष्ट हो जाय तो पट भी नष्ट हो जाता है । ठीक इसी तरह समस्त प्रपञ्च की रचना अज्ञान के कारण होती है । इसके निर्माण में अज्ञान ही कारण है । जब चित्तवृत्ति उस अज्ञान को ही विनष्ट ( बाधित ) कर देती है, उस समय उसका कार्य सारा जगत्प्रपञ्च भी समाप्त हो जाता । उस समय स्वयं वह चित्तवृत्ति भी समाप्त हो जाती है, क्योंकि वह भी जगत् के ही अन्तर्गत है । फिर ब्रह्म ही ब्रह्म अविशिष्ट रहता है ॥ ५८ ॥

आत्मसाक्षात्कार के विषय में परम्पर विरुद्ध प्रतीत होने वाली श्रुतियों में

किस प्रकार का विरोध नहीं है, इसे सोदाहस्य प्रतिपादित कर रहे हैं—

एवं च इति 'मनसेवानुद्भव्यं' 'यज्ञमनसा न मनुते' इत्यनयोः श्रुत्योः रविरोधे वृत्तिव्याप्यत्वाङ्गीकारेण फलव्याप्यत्वप्रतिषेधप्रतिपादनात् । तदुक्तम्—

'फलव्याप्यत्वमेवास्य शास्त्रकृद्धर्वनिवारितम् ।

ब्रह्मण्यज्ञाननाशाय वृत्तिव्याप्तिरपेक्षिता' । इति ॥

'स्वयं प्रकाशसानन्वाङ्गाभास उपयुज्यते' । इति च ॥

जडपदार्थकाराकारितचित्तवृत्तेविशेषोऽस्ति । तथाहि— अयं घट इति घटाकाराकारितचित्तवृत्तिरज्ञातं घटं विषयीकृत्य तदगताज्ञाननिरसदः पुरस्सरं स्वगतचिदाभासेन जडं घटमपि भासयति । तदुक्तम्—

बुद्धितत्स्थचिदाभासौ द्वावैतो व्याप्तुतो घटम् ।

तत्राज्ञानं धिया नश्येदाभासेन घटः स्फुरेत् ॥ इति ॥

यथा दोषप्रभामण्डलमन्वकारगतं घटपटादिकं विषयीकृत्य तद्वागताज्ञाननिरसदः गताज्ञकारनिरसनपुरस्सरं स्वप्रभया तदपि भासयतीति ॥ ५९ ॥

**अर्थः—** ( ब्रह्मसाक्षात्कार की प्रक्रिया के ) ऐसी होने पर ही 'मन के द्वारा ही उसका दर्शन करना चाहिए' ( बुहदा० ४।२।१९ ), 'जो मन के द्वारा नहीं जाता जाता ' ( केनोपनिषद् १।५ ) इन दोनों श्रुतिन्वचनों में कोई विरोध नहीं होता, क्योंकि ( वेदान्त-ग्रन्थों में ) ब्रह्म का चित्तवृत्ति के द्वारा व्याप्त किया जाना स्वीकार किया गया है, किन्तु फल ( अर्थात् चिदाभास, चित्प्रतिविम्ब ) के द्वारा उस ( ब्रह्म ) के व्याप्त किये जाने का निषेध किया गया है । यही बात ( विद्या-रूप स्वामी के द्वारा ) कही गई है—

**अन्वयः—** शास्त्रकृद्धः, अस्य, फलव्याप्यत्वम्, एव, निवारितम्; ( किन्तु ), ब्रह्मणि, अज्ञाननाशाय, वृत्तिव्याप्तिः, अपेक्षिता, ( ब्रह्मणः ), स्वयम्प्रकाशमानत्वात्, आभासः, न, उपयुज्यते ॥

**शब्दार्थः—** शास्त्रकृद्धः = शास्त्रकारों के द्वारा, अस्य = इस ब्रह्म की,

एवं च सतीति । ब्रह्मणि = ब्रह्मविषयके, आभासः = चिदाभास इत्यर्थः, तद्वाभासायेति शेषः । विशेषः = भेदः धिया = अखण्डकाराकारितचित्तवृत्त्या । इति—इति शब्दोऽनुभववाक्यार्थनिरूपणसप्राप्तिपूरः ।

फलव्याप्त्वश्च = फलव्याप्त्यता ( अर्थात् चिदाभास से प्रकाशित होना ), एवं = ही, निवारितम् = निषिद्ध किया गया है; ( किन्तु = परन्तु ), ब्रह्मणि = ब्रह्मविषयक, अज्ञाननाशाय = अज्ञान के विनाश के लिये, वृत्तिव्याप्तिः = चित्तवृत्ति की व्याप्ति ( अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ब्रह्म को विषय बनाना ), अपेक्षिताऽपेक्षित ही है; ( ब्रह्मणः = ब्रह्म के ), स्वयम्प्रकाशमानत्वात् = स्वयं प्रकाशमान होने के कारण, आभासः=चिदाभास, न=नहीं, उपयुज्यते=उपयोगी है ॥

अर्थः—शास्त्रकारों के द्वारा इस ब्रह्म की फलव्याप्तता ( अर्थात् चिदाभास से प्रकाशित होना ) ही निवारित किया गया है; किन्तु ब्रह्म-विषयक अज्ञान के विनाश के लिये चित्तवृत्ति की व्याप्ति ( अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ब्रह्म को विषय बनाना ) अपेक्षित ही है ( ब्रह्म के ) स्वयं प्रकाशमान होने के कारण ( उसको प्रकाशित करने के लिये ) चिदाभास उपयोगी नहीं है ॥ ( पञ्चदशी १३२ ) ॥

( अखण्ड ब्रह्म के आकार से आकारित चित्तवृत्ति की अपेक्षा ) जड़ पदार्थ के आकार से आकारित चित्तवृत्ति में अन्तर है । जैसे कि—‘यह घट है’ इस ज्ञान में घट के आकार से आकारित चित्तवृत्ति अज्ञान घट को अपना विषय बना कर सर्वप्रथम् घट-विषयक अज्ञान को दूर करके अपने में स्थित ( अर्थात् चित्तवृत्ति में स्थित ) चिदाभास के द्वारा जड़ घट को भी प्रकाशित करती है । यही कहा भी गया है—

अन्वयः—बुद्धितस्थचिदाभासो, द्वौ, अपि, घटम्, व्याप्नुतः, तत्र, धिया, अज्ञानम्, नश्येत्, ( तथा ), आभासेन, घटः, स्फुरेत् ।

शब्दार्थः—बुद्धितस्थचिदाभासो = बुद्धि और बुद्धि में स्थित चिदाभास, द्वौ = दोनों, अपि = ही, घटम् = घट को, व्याप्नुतः = व्याप्त करते हैं, अपना विषय बनाते हैं; तत्र = उसमें, धिया = बुद्धि के द्वारा ( अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ), अज्ञानम् = ( घट-विषयक ) अज्ञान, नश्येत् = नष्ट होता है, ( तथा = और ), आभासेन = चिदाभास के द्वारा, घटः = घट, स्फुरेत् = प्रकाशित होता है ॥

अर्थः—बुद्धि और बुद्धि में स्थित चिदाभास—दोनों ही घट को व्याप्त करते हैं ( अर्थात् अपना विषय बनाते हैं ) उसमें बुद्धि के द्वारा ( अर्थात् चित्तवृत्ति के द्वारा ) घट-विषयक अज्ञान नष्ट होता है, ( और ) चिदाभास के द्वारा घट प्रकाशित होता है । ( पञ्चदशी ७१९१ ) ॥; जैसे कि दीप का प्रभा-मण्डल, अन्ध-

## कोमुदीटीकासमन्वितः

कार में स्थित घट, पट आदि को विषय बनाकर, उनको घेर कर स्थित अन्धकार को दूर भगाकर अपनी प्रभा से उन ( घट, पट ) को भी प्रकाशित करता है ।

**टिप्पणी—वृत्तिव्याप्यत्वाङ्गीकारेण फलव्याप्यत्वप्रतिषेधप्रतिपादनात्—**  
इस सन्दर्भ को समझने के लिए वेदान्तियों के लौकिक ज्ञान की उत्पत्ति की प्रक्रिया समझनी होगी । उनका कहना है कि जैसे तालाब का पानी नाली से निकल कर क्यारियों में प्रवेश करके उन्हीं ( क्यारियों ) के आकार में फैल जाता है अर्थात् उन्हीं के आकार को धारण कर लेता है, उसी प्रकार चित्तवृत्ति भी चक्षु आदि इन्द्रियों के द्वारा से घट पट आदि विषयों के स्थान पर जाकर उन्हीं के आकार में परिणत हो जाती है । यही चित्तवृत्ति के द्वारा घट, पट आदि का व्याप्त किया जाना वृत्ति की व्याप्तता है । इससे घट के विषय में होने वाला व्यक्ति का अज्ञान विनष्ट होता है । चित्तवृत्ति के विषयाकार परिणत हो जाने पर उसमें प्रतिविमित चैतन्य ( चिदाभास ) के द्वारा उस घट, पट आदि का स्फुरण=प्रकाशन होता है । चिदाभास के द्वारा घट, पट के इस स्फुरण को ही फल व्याप्ति कहते हैं ।

ऊपर बतलाई गयी ब्रह्मसाक्षात्कार की प्रक्रिया से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि ब्रह्मज्ञान के लिये वृत्तिव्याप्ति तो आवश्यक है, क्योंकि उसीसे ब्रह्मविषयक अज्ञान विनष्ट होगा । किन्तु ब्रह्म में फल-व्याप्ति के लिए अवसर ही नहीं हैं, क्योंकि ब्रह्म स्वयं प्रकाशमान है । अतः चिदाभास के द्वारा उसका प्रकाशित किया जाना सम्भव ही नहीं है ।

ब्रह्म के साक्षात्कार करने की अवधि तक श्रवण-आदि की आवश्यकता का प्रतिपादन करते हुए उनके स्वरूप का निरूपण कर रहे हैं—

एवंभूतस्वस्वरूपचैतन्यसाक्षात्कारपर्यन्तं श्रवणमनननिदिध्यासन-  
समाध्यनुष्ठानस्यापेक्षितत्वात्तेऽपि प्रदर्श्यन्ते ।

श्रवणं नाम पञ्चविधिलिङ्गैरशेषवेदान्तानामद्वितीये वस्तुनि तात्पर्य-  
वधारणम् । लिङ्गानि तूपक्रमोपसंहाराभ्यासापूर्वताकलार्थवादोपपत्त्या-  
ख्यानि ।

तत्र प्रकरणप्रतिपाद्यस्यार्थस्य तदाद्यन्तयोरूपपादनमुपक्रमोपसंहारौ ।  
यथा छान्दोःस्ये षष्ठाध्याये प्रकरणप्रतिपाद्यस्याद्वितीयवस्तुनः ‘एकमेवाद्वि-  
तीयम्’ इत्यादौ ‘ऐतदात्म्यमिदं सर्वम्’ इत्यन्ते च प्रतिपादनम् ।

प्रकरणप्रतिपाद्यस्य वस्तुनस्तन्मध्ये पौनःपुन्येन प्रतिपादनमभ्यासः ।  
यथा तत्रैवाद्वितीयवस्तुनो मध्ये तत्त्वमसीति नवकृत्वः प्रतिपादनम् ।

प्रकरणप्रतिपाद्यस्याद्वितीयवस्तुनः प्रमाणान्तराविषयीकरणमपूर्वता ।  
यथा तत्रैवाद्वितीयवस्तुनो मानान्तरविषयीकरणम् ।

फलं तु प्रकरणप्रतिपाद्यस्यात्मज्ञानस्य तदनुशानस्य वा तत्र तत्र  
श्रूयमाणं प्रयोजनम् । यथा तत्र 'आचार्यवान् पुरुषो वेद तस्य तावदेव  
चिरं यावन्न विमोक्षेऽथ सम्पत्स्ये' इत्यद्वितीयवस्तुज्ञानस्य तत्प्राप्तिः  
प्रयोजनं श्रूयते ।

प्रकरणप्रतिपाद्यस्य तत्र तत्र प्रशंसनमर्थवादः यथा तत्रैव उत्त  
तमादेशमप्राक्ष्यो येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम्' इत्य-  
द्वितीयवस्तुप्रशंसनम् ।

प्रकरणप्रतिपाद्यार्थसाधने तत्र तत्र श्रूयमाणा युक्तिरूपपत्तिः । यथा  
तत्र 'यथा सौम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृणमयं विज्ञातं स्याद्वाचारम्भणं  
विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्' इत्यादावद्वितीयवस्तुसाधने विका-  
रस्य वाचारम्भणमात्रत्रै युक्तिः श्रूयते ॥ ६० ॥

अर्थः—अपने स्वरूपभूत चैतन्य के इस प्रकार से साक्षात्कार होने तक  
श्रवण, मनन, निदिध्यासन तथा समाधि के अभ्यास के अपेक्षित होने के कारण  
( यहाँ ) उन्हें भी प्रदर्शित किया जा रहा है ।

सम्पूर्ण वेदान्त-बोक्यों का, छः प्रकार के लिङ्गों से, अद्वितीय ( ब्रह्मरूप )  
वस्तु में तात्पर्य का निश्चय करना श्रवण है । ये लिङ्ग हैं—( १ ) उपक्रम और  
उपसंहार ( २ ) अभ्यास, ( ३ ) अपूर्वता, ( ४ ) फल, ( ५ ) अर्थवाङ्मार  
( ६ ) उपपत्ति ।

इनमें प्रकरण के प्रतिपाद्य अर्थ का उस ( प्रकरण ) के आदि और अन्त में  
उपादान करना ही क्रमशः उपक्रम और उपसंहार है । जैसे छान्दोग्य उपनिषद्

श्रवणं नामेति । तात्पर्यविधारणम्—तात्पर्यस्य=अभिप्रायस्य=अवधारणम्  
युक्त्योपपादनमर्थनिश्चयश्चेति । लिङ्गानि—लीनम् जीवस्य ब्रह्मणश्चकास्म्यरूप  
मर्थं गमयन्ति = सूचयन्तीति लिङ्गानि । विकारस्य=कार्यस्य । वाचाः न वाप्यम्  
आरम्भणम् = कथनम् ॥

के छठे अध्याय में प्रकरण के प्रतिपाद्य ( ब्रह्मरूप ) अद्वितीय वस्तु का 'एकमेवाद्वितीयम्' ( ६।२।१ ) अर्थात् 'एकमात्र अद्वितीय ( सत् ही या )' यह प्रारम्भ में तथा 'ऐतदात्म्यमिदं सर्वम्' ( ६।८।७ )' अर्थात् 'यह सम्पूर्ण प्रपञ्च इस ( सत्संज्ञक ) आत्मा से आत्मवान् है ।' यह अन्त में प्रतिपादित किया गया है ।

प्रकरण के प्रतिपाद्य अर्थ का उस ( प्रकरण ) के मध्य में वार-वार प्रतिपादन करना अभ्यास है । जैसे वहाँ ( छान्दोग्य उपनिषद् के छठे अध्याय में ही ) अद्वितीय वस्तु का उस प्रकरण के मध्य में 'तत्त्वमसि' ऐसा नी वार प्रतिपादन किया गया है ।

प्रकरण के प्रतिपाद्य अद्वितीय वस्तु का ( श्रुति के अतिरिक्त ) किसी दूसरे प्रमाण का विषय न बनाना ( अर्थात् श्रुति के अतिरिक्त अन्य प्रमाण से उसकी सिद्धि न करना ) अपूर्वता है । जैसी उसी प्रकरण में अद्वितीय वस्तु ( ब्रह्म ) का किसी दूसरे प्रमाण का विषय न होना है ।

प्रकरण के प्रतिपाद्य आत्मज्ञान का अथवा आत्मज्ञान के अभ्यास का यत्र-तत्र सुनाई पड़ने वाला प्रयोजन ही फल है । जैसे वहाँ पर 'आचार्यवान् पुरुषो वेद' तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्षेऽर्थं सम्पत्स्यते' ( ६।१।४।२ ) अर्थात् 'आचार्यवान् पुरुष ही आत्मा को जानता है । उसके लिए तो तभी तक देर है, जब तक कि वह इस शरीर से अलग नहीं हो जाता । उसके बाद तो वह ब्रह्म ही हो जाता है ।' इस तरह अद्वितीय वस्तु के ज्ञान का प्रयोजन उसकी प्राप्ति कही गई है ।

प्रकरण के प्रतिपाद्य वस्तु की यत्र-तत्र प्रशंसा करना ही अर्थवाद है । जैसे वही पर 'उत तमादेशमप्राक्ष्यो येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम्' ( ६।१।३ ) अर्थात् 'क्या आपने ( आचार्य से ) उस आदेश ( प्रश्न ) को पूछा है ? जिसके सुन लेने पर विना सुना हुआ भी सुना हो जाता है । विना विचारा हुआ विचारित हो जाता है, अज्ञात भी विज्ञात हो जाता है ।' इस प्रकार अद्वितीय वस्तु की प्रशंसा की गई है ।

प्रकरण के प्रतिपाद्य अर्थ ( वस्तु ) को सिद्ध करने के लिए स्थान-स्थान पर लक्षित योक्त ही उपस्थिति है, जैसे वहाँ पर 'सौम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृणमयं विज्ञातं स्याद्वाहमरम्भणं त्रिकारो नामवेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्' ( ६।१।४ )

अर्थात् “हे सौम्य, एक मिट्टी ( के टुकड़े ) को जान लेने पर सम्पूर्ण मृणमय पदार्थ ज्ञात हो जाते हैं । विकार ( कार्य ) तो वचन से कहने के लिए नाममात्र है, सत्य तो एकमात्र ( कारणरूप ) मृत्तिका ही है ।” इत्यादि वाक्यों में अद्वितीय वस्तु ( ब्रह्म ) की ( सत्यता की ) सिद्धि के लिए विकार को एकमात्र वाणी से कहने भर के लिए युक्ति प्रदान की है ॥ ६० ॥

टिप्पणी—लिङ्गानि—जीव और ब्रह्म की अभिज्ञता रूप अदृश्य वस्तु को बतलाने के कारण उपक्रम आदि को लिंग कहते हैं ।

अपूर्वता—मीमांसक और वेदान्ती यह मानते हैं कि शास्त्र को अज्ञात का ज्ञापक होना चाहिये—‘अज्ञातज्ञापकं शास्त्रम्’ । तर्क आदि से जिस ब्रह्म की सिद्धि नहीं होती उपनिषदें तथा वेद उसी ब्रह्म का उपदेश करते हैं । यही है उनकी अपूर्वता ।

उपपत्तिः—जो व्यक्ति मिट्टी के एक टुकड़े को तत्त्वतः जान लेता है, वस्तुतः उसी मिट्टी से वने सम्पूर्ण पदार्थों को जान लेता है, क्योंकि मिट्टी के घड़े, सकोरे आदि जितने भी कार्य हैं वे सब मिट्टी ही हैं । तात्त्विकरूप से सब में मिट्टी ही मिट्टी है और वही सत्य भी है । घट, सकोरा आदि नाम तो एकमात्र वाणी से कहकर व्यवहार चलाने भर के लिए हैं । इसी तरह ब्रह्म से उत्पन्न हुआ कार्यरूप यह सारा जगत् परमार्थतः ब्रह्म ही है । ब्रह्म के अलावा इसकी कोई अलग सत्ता ही नहीं है । कारण ही सत्य होता है, कार्य नहीं ॥ ६० ॥

श्रवण के अनन्तर अब मनन, निदिध्यासन तथा समाधि का स्वरूप बतलाने जा रहे हैं—

मननं तु श्रुतस्याद्वितीयवस्तुनो वेदान्तानुगुणयुक्तिभिरनवरतमनुचिन्तनम् । विजातीयदेहादिप्रत्ययरहिताद्वितीयवस्तुसजातीयप्रत्ययप्रवाहो निदिध्यासनम् । समाधिद्विविधः सविकल्पको निर्विकल्पकश्चेति । तत्र सविकल्पको नाम ज्ञातुज्ञानादिविकल्पलयानपेक्षयाऽद्वितीयवस्तुनि तदाकाराकारितायाश्चित्तवृत्तेरवस्थानम् । तदा मृणमयगजादिभानेऽपि मृदभानवद् द्वेतभानेऽप्यद्वैतं वस्तु भासते । तंदुकम्—

‘दुशिस्वरूपं गगनोपमं परं सकृद्विभातं त्वजमेकमक्षरम् ।

अलेपकं सर्वगतं यदद्वयं तदेव चाहं सततं विमुक्तमोम् । इति ॥६१॥

मननमिति । वेदान्तानुगुणयुक्तिभिः—वेदान्तस्य अनुगुणाः = अनुरूपाः

**अर्थः—**( गुरु के उपदेश ) में जिसका श्रवण किया जा चुका है, अथवा ( उपनिषदों में ) जिसका अध्ययन किया गया है, उस अद्वितीय वस्तु का, वेदान्त के अनुकूल युक्तियों के द्वारा, निरन्तर चिन्तन करना ही मनन है । देह आदि के विषय में होनेवाले विजातीय ( वेमेल ) विचारों से रहित, अद्वितीय वस्तु के सजातीय ( सदृश ) विचारों को ( मन में ) प्रवाहित करना ही निदिध्यासन है । समाधि दो तरह की होती है—( १ ) सविकल्पक और ( २ ) निर्विकल्पक । इसमें ज्ञाता, ज्ञान एवं ज्ञेय के विकल्प ( विभाग ) के लय ( समाप्ति ) की अपेक्षा विना विये उस अद्वितीय वस्तुरूप ब्रह्म के आकार को धारण करने वाली चित्तवृत्ति को अद्वितीय वस्तु ( ब्रह्म ) में लगाना ही सविकल्प समाधि है । उस वस्तुस्था में, मिट्टी के बने हुये गज आदि की प्रतीति होने पर भी जैसे वस्तुतः मिट्टी की ही प्रतीति होती है ( कि यह हायी मिट्टी ही है ), उसी तरह द्वैत की प्रतीति होने पर भी वस्तुतः अद्वैत वस्तु की ही प्रतीति होती है । यही बात ( उपदेशसाहस्री में ) कही भी गई है ।

**अन्वयः—**यत्, दृशिस्वरूपम्, गगनोपमम्, परम् सकृद्विभातम्, तु, अजम्, एकम्, अक्षरम्, अलेपकम्, सर्वगतम्, अद्वयम्, ( अस्ति, तत्, एव अहम्, ( अतः ) सततम्, विमुक्तम्, ( अस्मि ) ) ॥

**शब्दार्थः—**यत् = जो चैतन्य, दृशिस्वरूपम् = साक्षिस्वरूप है, गगनोपमम् = आकाश के समान ( सर्वव्यापक ), परम् = मायातीत, सकृद्विभातम् = सर्वदा एक समान प्रकाशित होने वाला, तु = और, अजम्=जन्म-रहित, एकम्=एक ( अर्थात् सजातीय तथा विजातीय भेदों से रहित ), अक्षरम्=अविनाशी, अलेपगम् = अविद्या आदि दोषों से रहित, सर्वगतम्=सब में अनुस्यूत, अद्वयम्=अद्वय, ( अस्ति = है ), तत् = वह, एव = ही, अहम् = मैं हूँ, ( अतः=इस-लिये ), सततम् = सर्वदा, विमुक्तम् = विमुक्त ( अस्मि = हूँ ) ॥

**या:** युक्तयः = उपायाः तैः । **विजातीयेत्यादिः—**विजातीयाः = चैतन्यविसदृशाः  
ये देहादयः = शरीरादिबुद्ध्यन्ताः तेषां प्रत्ययः = विज्ञारणा तस्माद्वितः=विहीनः  
तथा अद्वितीयस्य वस्तुनः = ब्रह्मण इत्यर्थः । सजातीयः = चैतन्यानुरूपःस्तुःयः प्रत्ययः  
तस्य प्रवाहः = धारारूपेणावधारणम्, निदिध्यासनम् = निरन्तरं निध्यासनमिति  
सनि युचि रूपम् । ज्ञातृज्ञानादिविकल्पलयानपेक्षया = ज्ञातुर्ज्ञेयस्य तत्साधन-  
ज्ञानस्य चापि भेदज्ञानोपशमनं विनापीति ॥

**अर्थः—** जो चैतन्य साक्षिस्वरूप हैं, आकाश के समान ( सर्वब्यापक ) हैं, मायातीत हैं, सर्वदा एक समान प्रकाशित होने वाला है, जन्म-रहित है, एक ( अर्थात् सज्ञातीय एवं विज्ञातीय भेदों से रहित ) है, अविनाशी है, अविद्या आदि दोषों से रहित है, सब में अनुस्यूत है, अद्वय है, वही मैं हूँ । ( इसलिये ) सर्वदा विमुक्त हूँ ॥ ६१ ॥

**टिप्पणी—सविकल्पकसमाधिः—** सविकल्पक समाधि में व्यक्ति को यह भान होता है कि—( १ ) मैं ज्ञाता हूँ, ( २ ) ब्रह्म ज्ञेय है और ( ३ ) ज्ञान की प्रक्रिया चल रही है । फिर भी वह ब्रह्म के आकार को धारण करने वाली अपनी चित्तवृत्ति को बार-बार ब्रह्म में स्थिर करता है ।

सविकल्पक समाधि के स्वरूप को बतला लेने के अनन्तर अब निविकल्पक समाधि के स्वरूप को बतला रहे हैं—

निविकल्पकस्तु ज्ञातृज्ञानादिदिक्लपलयापेक्षयाद्वितीयवस्तुनि तदा-  
कागाकारितायाश्चित्तवृत्तेरतिररामेकीभावेनावस्थानम् । तदा तु जला-  
काराकारितलवणानवभासेन जलमात्रावभासवदद्वितीयवस्त्वाकाराका-  
रितचित्तवृत्यनवभासेनाद्वितीयवस्तुमात्रमवभासते । ततश्चास्य सुषुप्ते-  
श्चाभेदशङ्का न भवति । उभयत्र वृत्यभाने समानेऽपि तत्सद्भावासद्-  
भावमात्रेणानयोर्भेदोपपत्तेः ॥ ६२ ॥

**अर्थः—** ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेय के विभाग के विलीन हो जाने की अपेक्षा से, अद्वितीय वस्तु ( ब्रह्म ) में, ब्रह्म के आकार से आकारित ( चिह्नित ) चित्तवृत्ति का ( पानी में नमक की भाँति ) अत्यन्त अभिन्नरूप से स्थित होना ही निविकल्पक समाधि है । उस अवस्था में तो, जल के आकार को धारण कर लेने वाले नमक की प्रतीति न होने से जैसे केवल जल की प्रतीति होती है, वैसे ही अद्वितीय वस्तु ( ब्रह्म ) के आकार से आकारित चित्तवृत्ति का भान न होकर एकमात्र अद्वितीय वस्तु ही भासित होता है । यही कारण है कि इस ( निविकल्पक समाधि ) की सुषुप्ति से अभिन्न होने की शङ्का नहीं होती है । ( क्योंनि ) दोनों में ( अर्थात् निविकल्पक समाधि और सुषुप्ति में ) चित्तवृत्ति का होना और न होना ही इन

**निविकल्पकसमाधेः** सुषुप्तेर्भेदं प्रदर्शयन्नाह ततश्चास्येति । ततः = अद्वि-  
तीयवस्तुनि चित्तवृत्तेरवस्थानान्न तु विलीनोभावादेवेत्यर्थः, अस्य = निविकल्पक-  
समाधेः, तत्सद्भावासद्भावमात्रेण - निविकल्पकसमाधी चित्तवृत्तिनिगृहीता  
सती न प्रतीयते, किन्तु तत्र तत्सत्ता तु भवत्येव । सुषुप्ती हि साऽज्ञाने विलीना  
भवति चित्तेन सहैवातस्तत्र न भवति तत्सत्तेति भेदविमर्श इति दिक् ॥

दोनों की भेद-सिद्धि में कारण है (अर्थात् सुषुप्ति में चित्तवृत्ति की सत्ता नहीं रहती है, उस समय चित्तवृत्ति का विलय अज्ञान में हो जाता है, और समाधि में चित्त-वृत्ति की सत्ता तो रहती है, किन्तु निगृहीत हो जाने से उसका भान नहीं होता है।

**टिप्पणी—निविकल्पकसमाधिः—**निविकल्पक समाधि में ज्ञाता, ज्ञान एवं ज्ञेय का भेद समाप्त हो जाता है। उस समय एकमात्र ज्ञेय वस्तु का ही भान होता है। चित्तवृत्ति ज्ञेय-स्वरूप ही हो जाती है, जैसे कि पानी में पड़ा नमक पानीरूप ही हो जाता है।

**पूर्वपक्षी—**यदि ऐसी बात है तो निविकल्पक समाधि और सुषुप्ति में कोई भेद न किया जा सकेगा, क्योंकि सुषुप्ति में भी चित्तवृत्ति की सत्ता नहीं रहती है।

**सिद्धान्ती—**नहीं, सुषुप्ति और निविकल्पक समाधि में समानता नहीं हो सकती, क्योंकि सुषुप्ति की अवस्था में चित्तवृत्ति अज्ञान में विलीन हो जाती है, उस समय उसकी सत्ता ही नहीं रहती है। किन्तु निविकल्पक समाधि में तो चित्तवृत्ति का निरोध हो जाता है, उसकी सत्ता नहीं समाप्त होती है। चित्तवृत्ति का यह न होना और होना ही क्रमशः सुषुप्ति और निविकल्पक समाधि-भेद का परिचायक है—“लीयते हि सुषुप्ते, सन्निगृहीतं न लीयते” (माण्डूक्यकारिका शा३५) ॥ ६२ ॥

अब आगे निविकल्पक समाधि में अंगों का विवेचन करने जा रहे हैं—

अस्थाङ्गानि यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयः ।  
तत्र अहिंसासत्यास्तेयद्वृहाचर्यापिरिग्रहा यमाः । शीचसन्तोषतपःस्वध्याये-  
द्वरप्रणिधानानि नियमाः । करचरणादिसंस्थानविशेषलक्षणानि पद्म-  
स्वमित्कादीन्यासनानि । रेचकपूरककुंभकलक्षणाः प्राणनिग्रहोपायाः  
प्राणायामाः । इन्द्रियाणां स्वस्वविषयेभ्यः प्रत्याहरणं प्रत्याहारः ।  
अद्विनीयवस्तुन्यन्तरिन्द्रियधारणं धारणा । तत्राद्वितोयवस्तुनि विच्छिद्य  
विच्छिद्यान्तरिन्द्रियवृत्तिप्रवाहो ध्यानम् । समाधिस्तूक्ः सविकल्पक  
एव ॥ ६३ ॥

**निविकल्पकसमाधेरङ्गानि विवृणोति—अस्येत्यादिना ।**अस्य समाधेरङ्गान्पु  
यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहाराः पञ्च वहिरङ्गानि । हिंसादिभ्यो निविद्वेभ्यः  
साधकं योगिनमिति यावत् कर्मभ्यो यमयन्ति नियमयन्तीत्यहिंसादयो यमाः । जन्म-

**अर्थः—** इस ( निविकल्प समाधि ) के अंग हैं—यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि । इनमें अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह ( संग्रह न करना ) ये यम हैं । शौच ( पवित्रता ), सन्तोष, तप, स्वाध्याय और ईश्वर प्रणिधान ( ईश्वर का चिन्तन )—ये नियम हैं । हाथ और पैर आदि जिनमें एक विशेष स्थिति में रखे जाते हैं, वे पद्म एवं स्वस्तिक आदि आसन हैं । प्राणदायु को वश में करने के उपायभूत रेचक, पूरक तथा कुम्भक आदि प्राणायाम कहे गये हैं । इन्द्रियों को अपने अपने विषयों से हटा लेना प्रत्याहार है । अद्वितीय वस्तु में अन्तःकरण को लगाना धारणा है । अद्वितीय वस्तु ( ब्रह्म ) में अन्तःकरण की वृत्ति को रोक-रोक कर प्रवाहित करना ( अर्थात् लगाना ) ध्यान है । समाधि तो पूर्वोक्त सविकल्पक ही है ॥ ६३ ॥

**टिप्पणी—** ईश्वर प्रणिधानम्—मानसिक उपचारों से ईश्वर की पूजा एवं ध्यान ईश्वरप्रणिधान कहा गया है ।

निविकल्पक समाधि के विघ्नों को बतला कर उनके निवारण का उपाय बतलाने जा रहे हैं—

एवमस्याङ्गिनो निविकल्पकस्य लयविक्षेपकषायरसास्वादलक्षणा-इचत्वारो विघ्नाः सम्भवन्ति । लयस्तावदखण्डवस्त्वनवलम्बनेन चित्त-वृत्तेनिद्रा । अखण्डवस्त्वनवलम्बनेन चित्तवृत्तेरन्यावलम्बनं विक्षेपः । लयविक्षेपाभावेऽपि चित्तवृत्तोः रागादिवासनया स्तव्वीभावादखण्डवस्त्वन-वलम्बनं कषायः । अखण्डवस्त्वनवलम्बनेनापि चित्तवृत्तोः स दिक्लिपका-

---

हेतून् काम्यधर्मान् निवर्त्य मोक्षोहेतौ निष्कामधर्मे नियमयन्ति प्रेरयन्तीति शौचादयो यमाः । धारणाध्यानसमाधित्रयं मनोविषयत्वात् निविकल्पकसमाधेरन्तरङ्गं यमादिं कं तु बरिहङ्गम् । अहिंसा = वाङ्मनःकार्यप्राणिपीडापरिहःरोऽहिंसा । सत्यम् = यथार्थभावणं सत्यम् । अस्तेयम् = अदत्तस्य परवस्तुनोऽनादानमस्तेयम् । ब्रह्मचर्यम् = अष्टधा मैथुनवर्जनम् । अपरिग्रहः = सांसारिकवस्तुनोऽसंग्रहः । शौचम् = शौचं तु द्विविधं वाह्यमाम्यन्तरञ्च । तत्र मृजलास्यां वाह्यं तथाऽन्तरं भावशुद्धिं रूपम् । सन्तोषः = ईश्वरेच्छया प्राप्ते सन्तुष्टिः । ईश्वरप्रणिधानम् = ईश्वरस्यानुचिन्तनं तन्मनसाऽभ्यर्थनं वेति । आसनम्—आस्यते = स्थोयतेऽनेन प्रकारेण-त्यासनं स्थितिविशेषः ॥

नन्दास्वादनं रसास्वादः । समाध्यारम्भसमये सविकल्पकानन्दास्वादनं वा । अनेन विघ्नचतुष्टयेन विरहितं चित्तं निवात्दीपवदचलं सदखण्ड-चैतन्यमात्रमवतिष्ठते यदा तदा निविकल्पकः समाधिरित्युच्यते । तदुक्तम्-

'लये सम्बोधयेच्चित्तं विक्षिप्तं शमयेत्पुनः ।

सकषायं विजानीयाच्छमप्राप्तं न चालयेत् ।

नास्वादयेद्रसं तत्र निःसङ्गः प्रज्ञया भवेत् । इति ॥

'यथा दोषो निवातस्थो नेङ्गते सोपमा स्मृता '। इति च ॥६४॥

अर्थः—आठ अङ्गों वाली इस निविकल्पक समाधि में ( १ ) लय, ( २ ) विक्षेप, ( ३ ) कषाय तथा ( ४ ) रसास्वाद नामक ये चार विघ्न सम्भावित रहते हैं । अखण्ड वस्तु ( ब्रह्म ) का अवलम्बन न करके चित्तवृत्ति का सो जाना ( अलसा जाना ) ही लय है । चित्तवृत्ति के द्वारा अखण्ड वस्तु ( ब्रह्म ) का अवलम्बन न करके अन्य वस्तु का अवलम्बन करना ही 'विक्षेप' है । लय एवं विक्षेप ( नामक विघ्नों ) की अनुपस्थिति में भी-झाग ( सांसारिक वस्तुओं के प्रति आकर्षण ) आदि वासनाओं के कारण चित्तवृत्ति के स्तब्ध ( जड़ ) हो जाने से, अखण्ड वस्तु का अवलम्बन न करना ही 'कषाय' है । अखण्ड वस्तु का अवलम्बन न करके चित्तवृत्ति का सविकल्पक समाधि के आनन्द का आस्वादन करना ही 'रसास्वाद' है । इन चार विघ्नों से रहित चित्त जब, हवा के झोंके से रहित स्थान में रखे हुए दीपक की भीति, निश्चल होकर अखण्ड चैतन्य मात्र के रूप में स्थित होता है, तब निविकल्पक समाधि कही जाती है । ऐसा ही कहा भी गया है—

अन्वयः—लये, चित्तम्, सम्बोधयेत्; विक्षिप्तम्, ( चित्तम् ), पुनः, शमयेत्; सकषायम्, ( चित्तम् ), विजानीयात् : शमप्राप्तम्, ( चित्तम् ), न, चालयेत्, तत्र रसम्, न, आस्वादयेत्, प्रज्ञया, ( तस्मात् ), निःसंगः, भवेत् ॥

यथा, निवातस्थः, दीपः, न, इंगते, सा, उपमा, ( योगिनः, समाहित-चित्तस्य ), स्मृता ॥

शब्दार्थः—लये = लय की अवस्था में, चित्तम्=चित्त को, सम्बोधयेत् = जगाना चाहिये, विक्षिप्तम् = ब्रह्म के अतिरिक्त अन्य वस्तुओं में लगे हुए, ( चित्तम् = चित्त को ), पुनः = बार-बार, शमयेत् = शान्त करना चाहिये, सकषायम् = कषाय से युक्त ( अर्थात् रागादि वासना से स्तब्ध ), ( चित्तम् =

चित्त को ), विजानीयात् = विशेषरूप से समझना चाहिए; शमप्राप्तम् = शान्त हुए, ( चित्तम् = चित्त को ), न = नहीं, चालयेत् = चलायमान करना चाहिए, तत्र = उस समय, रसम् = रस, ( सविकल्पक समाधि के आनन्द ) को, न = नहीं, आस्वादयेत् = आस्वादन करे, प्रज्ञया = बुद्धिपूर्वक, ( तस्मात् = उससे ), निःसङ्गः = अनासक्त, भवेत् = होना चाहिए ॥

यथा = जिस प्रकार, निवातस्थः = वायुरहित प्रदेश में रखा हुआ, दीपः = दीपक, न = नहीं, इंगते = कौपता है, सा = वही, उपमाऽउपमा, ( योगिनः = योगी के, समाहितचित्तस्य = समाधि में लगे चित्त की ) स्मृता = कही गयी है ॥

**अर्थः—**—लय की अवस्था में चित्त को जगाना चाहिए, ब्रह्म के अतिरिक्त अन्य वस्तुओं में लगे हुए चित्त को बार-बार शान्त करना चाहिये, कषाय से युक्त ( अर्थात् रागादि वासना से स्तब्ध चित्त ) को विशेष रूप से समझना चाहिए, शान्त हुए ( चित्त ) को चलायमान करना चाहिये, उस समय रस ( सविकल्पक समाधि के आनन्द ) का आस्वादन न करे, बुद्धिपूर्वक ( उस आनन्द से ) अनासक्त होना चाहिए ॥ ( माण्डूक्यकारिका ३।४४-४५ ) ॥

जिस प्रकार वायु रहित प्रदेशमें रखा हुआ दीपक नहीं कौपता है, वही उपमा ( योगी के समाधि में लगे चित्तकी ) कही गई है ॥ ( श्रीभद्रगवद्गीता ६।१९ ) ।

**टिप्पणी—कषायः—**यद्यपि इस अवस्था में पहुँचे हुए योगाभ्यासी की रागद्वेष आदि की भावना विनष्ट हो चुकी रहती है, फिर भी अतीत के संस्कार के कारण इनका मन में, चीरों की भाँति, आत्मागमन लगा ही रहता है ।

**प्रज्ञया भवेत् —**निविकल्पक समाधि के अभ्यासी योगी का चित्त सविकल्पक समाधि के आनन्द की ओर मुड़-मुड़कर जाना चाहता है । किन्तु अभ्यास करने वाले व्यक्ति को चाहिए कि वह बुद्धिपूर्वक सविकल्पक समाधि के आनन्द से असंपृक्त ही रहे ।

**आत्मसाक्षात्कार** हो जाने पर अविद्या तथा अविद्या का कार्यरूप समस्त संसार समाप्त हो जाता है । संयोग से यदि योगी का शरीर-पात उसी समय हो जाय तब तो वह ब्रह्म में लीन हो जाता है । किन्तु यदि प्रारब्ध कर्म के कारण उसका शरीरपात उस समय नहीं होता है तो वह उस ( प्रारब्ध कर्म ) के क्षयपर्यन्त

शरीर धारण किये रहता है। ऐसी अवस्था में वह संसारबन्धन से मुक्त ही रहता है। ऐसे ही जीवन्मुक्त का लक्षण आगे बतला रहे हैं—

अथ जीवन्मुक्तलक्षणमुच्यते । जीवन्मुक्तो नाम स्वस्वरूपाखण्डब्रह्म-ज्ञानेन तदज्ञानबाधनद्वारा स्वस्वरूपाखण्डब्रह्मणि साक्षात्कृतेज्ञानतत्कार्यं-सञ्चितकर्मसंशयविपर्ययादीनामपि बाधितत्वादखिलबन्धरहितो ब्रह्मनिष्ठः ।

‘भिद्यते हृदयग्रन्थिश्छिद्यन्ते सर्वसंशयाः ।

क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे’ ॥ इत्यादिश्रुतेः ॥६५॥

**अर्थः—** अब जीवन्मुक्त का लक्षण बतलाया जा रहा है। जीवन्मुक्त वह है, जो अपने स्वरूपभूत अखण्ड ब्रह्म को जान लेने से, ब्रह्मविषयक अज्ञान के बाधित हो जाने से, अपने स्वरूपभूत अखण्ड ब्रह्म का साक्षात्कार हो जाने पर, अज्ञान और अज्ञान के कार्य ( सूक्ष्म तथा स्थूल प्रपञ्च ), सञ्चित कर्म, संशय, विपर्यय ( विपरीत ज्ञान ) आदि के भी बाधित हो जाने से ( वीर्य-विहीन हो जाने से ), सम्पूर्ण बन्धनों से रहित ब्रह्मनिष्ठ है ॥

**अवन्यः—** तस्मिन्, परावरे, ( ब्रह्मणि ), दृष्टे, अस्य, हृदयग्रन्थिः, भिद्यते; सर्वसंशयाः, छिद्यन्ते; च, कर्माणि, क्षीयन्ते ॥

**शब्दार्थः—** तस्मिन् = उस, परावरे = कारण-कार्यरूप, ( ब्रह्मणि = ब्रह्म के ), दृष्टे = देख लिये जाने पर, अस्य = इस ( जीवन्मुक्त ) के, हृदयग्रन्थिः = हृदय की गाँठ, भिद्यते = खुल जाती है, सर्वसंशयाः = सारे सन्देह, छिद्यन्ते = कट जाते हैं; च = और, कर्माणि = ( प्रारब्ध को छोड़कर ) सभी कर्म, क्षीयन्ते = विनष्ट हो जाते हैं ॥

**अर्थः—** उस कार्य-कारणरूप ( ब्रह्म के ) देख लिये जाने पर इस ( जीवन्मुक्त ) के हृदय की ( अहङ्कार रूप ) गाँठ खुल जाती है, सारे सन्देह कट जाते हैं और ( प्रारब्ध कर्म को छोड़कर, सञ्चित एवं क्रियमाण रूप ) सभी कर्म विनष्ट हो जाते हैं ॥ ( मण्डक० २।२।८ ) । इत्यादि श्रुतियों का ( भी जीवन्मुक्त के विषय में ऐसा ही अभिमत है ) ॥

अथ जीवन्मुक्तं लक्षयति—अथेत्यादिनां । अखिलबन्धरहितो ब्रह्मनिष्ठो जीव-न्मुक्त इति तस्य लक्षणं परित्यक्तबन्धन इत्यर्थः । ब्रह्मनिष्ठः—ब्रह्मणि निष्ठा तदेक-परता यस्य सः ब्रह्मनिष्ठो जीवन्मुक्त इत्यर्थः ॥

टिप्पणी—सञ्चितकर्म—कर्म तीन प्रकार के होते हैं—( १ ) सञ्चित, ( २ ) प्रारब्ध और ( ३ ) क्रियमाण । इनमें सञ्चित कर्म वे हैं जिन्हें पिछले जन्मों में किया गया है, किन्तु जिनका भोग अभी प्रारम्भ न होकर आगे प्रारम्भ होने वाला है । प्रारब्ध कर्म वे पूर्वजन्म के कर्म हैं, जो फलोन्मुख हैं और जिनके कारण वर्तमान जन्म लेना पड़ा है । क्रियमाण कर्म वे हैं, जिन्हें इस जन्म में व्यक्ति करता है । ब्रह्मसाक्षात्कार होने पर तो सञ्चित एवं क्रियमाण कर्म विनष्ट (अर्थात् अनुबंद ) हो जाते हैं, किन्तु प्रारब्ध को तो भोगना ही पड़ता है, उसका विना भोगे विनाश नहीं होता है ॥

जीवन्मुक्त अपनी इस अवस्था में भी पूर्ववत् कर्म करता ही है । अतः वह तो बद्ध ही कहा जायगा, न कि मुक्त । इसी शंका के उत्तर में आगे के अंश की अवतारणा है—

अयं तु व्युत्थानसमये मांसशोणितमूत्रपुरीषादिभाजनेन शरीरेण,  
आन्ध्यमान्द्यापटुत्वादिभाजनेनेन्द्रियग्रामेण, अशनायापिपासाशोकमोहादि-  
कभाजनेनान्तःकरणेन च पूर्वपूर्ववासनया क्रियमाणानि कर्मणि भुज्य-  
मानानि ज्ञानाविरुद्धाग्रधफलानि च पश्यन्तपि बाधितत्वात्परमार्थतो न  
पश्यति । यथेन्द्रजालमिदमिति ज्ञानवांस्तदिन्दजालं पश्यन्तपि परमार्थ-  
मिदमिति न पश्यति । 'सचक्षुरचक्षुरिव सकर्णोऽकर्ण इव' इत्यादिश्रुतेः ।  
उक्तं च—

'सुषुप्तवज्जाग्रति यो न पश्यति, द्वयं च पश्यन्तपि चाद्यत्वतः ।  
तथा च कुर्वन्नपि निष्क्रियश्च यः, स आत्मविज्ञान्य इतीह निश्चयः' ॥  
॥ इति ॥६६॥

थथः—यहं जीवन्मुक्त समाधि से उठने पर, मांस, रक्त, मूत्र एवं विष्ठा आदि के पात्र शरीर के द्वारा, अन्वापन, मन्दता, अपटुता आदि के पात्र इन्द्रियसमूह के द्वारा, भूख, प्यास, शोक, मोह आदि के भाजन अन्तःकरण से, पूर्व-पूर्व वासना के कारण किये जाते हुए क्रियमाण कर्मों को तथा भोगे जाते हुए प्रारब्ध ( कर्म ) के ज्ञानानुकूल फलों को ( ज्ञाक्षिभाव से ) देखता हुआ भी ( ज्ञान के ) बाधित हो जाने से बस्तुतः नहीं देखता है । जैसे 'यह इन्द्रजाल है' ऐसा समझने वाला व्यक्ति उस इन्द्रजाल को देखता हुआ भी, 'यह यथार्थ है', ऐसा नहीं मानता है । "आँखरहित होने पर भी आँखवाले के समान और कानरहित होने पर भी कान-वाले के समान ( व्यवहार करता है )" इत्यादि श्रुति से भी ( यह बात प्रमाणित होती है ) ! ( उपदेशसाहस्री में ) कहा भी गया है—

अन्वयः—यः, जाग्रति, द्वयम्, पश्यत् अपि, अद्वयत्वतः, सुषुप्तवत्, न पश्यति, तथा च, कुर्वन्, अपि, यः, निष्क्रियः, सः, आत्मवित्, अन्यः न, इति, इह, निश्चयः ॥

शब्दार्थः—यः = जो, जाग्रति = जागरण के काल में, द्वयम् = द्वैत को, पश्यन् = देखता हुआ, अपि = भी, अद्वयत्वतः = अद्वैत बुद्धि के कारण, सुषुप्तवत् = सोए हुए व्यक्ति के समान, न = नहीं, पश्यति = देखता है ; तथा च = और, कुर्वन् = कर्म करते हुए, अपि=भी, यः = जो, निष्क्रियः = निष्क्रिय ( रहता ) है, सः = वह, आत्मवित् = आत्मवेत्ता है, अन्यः = दूसरा, न = नहीं, इति = यह, इह = वेदान्त में, निश्चयः = निश्चय है ॥

अर्थः—“जो जागरण के काल में द्वैत को देखता हुआ भी, अद्वैत बुद्धि के कारण, सोए हुए व्यक्ति के समान ( वस्तुतः उसे ) नहीं देखता है, और कर्म करते हुए भी जो निष्क्रिय ( रहता ) है, वह आत्मवेत्ता है, दूसरा नहीं, यह वेदान्त का निश्चय है ॥” ( उपदेशसाहस्री १०।१३ ) ॥

टिप्पणी—अयं तु व्युत्थानसमये परमार्थतो न पश्यति—यह वाक्य जीवन्मुक्त तथा बद्ध ( अर्थात् संसारी व्यक्ति ) के बोच अन्तर प्रदर्शित करने के लिए है । जीवन्मुक्त के शरीर एवं इन्द्रिय आदि तथा बद्ध व्यक्ति के शरीर तथा इन्द्रिय आदि एक जैसे होते हैं । किन्तु जीवन्मुक्त शरीर धारण करते हुए भी उससे तथा उसके द्वारा सम्पादित हो रहे कर्मों के प्रति निर्लिप रहता है । जब कि बद्ध व्यक्ति अपने शरीर तथा उससे किये जा रहे कर्मों के प्रति आसक्त बना रहता है ।

अशनायापिपासा—भूख एवं प्यास को पहले प्राणों का कार्य बतला चुके हैं । किन्तु यहाँ इन्हें अन्तःकरण का कार्य बतलाया गया है, इसे सांख्य का प्रभाव समझा जा सकता है । मिलाइये सांख्यकारिका—॥ २९ ॥

अब जीवन्मुक्त के कुछ बाह्य लक्षणों को बतला रहे हैं, जिनसे अन्य लोग भी उसे जीवन्मुक्त समझ सकें—

अस्य ज्ञानात्पूर्वं विद्यमानानामेवाहारविहारादोनामनुवृत्तिवच्छुभ-  
वासनानामेवानुवृत्तिर्भवति शुभाशुभयोरौदासीन्यं वा तदुक्तम्—  
बुद्धाद्वैतसत्त्वस्य यथेष्टाचरणं यदि ।  
शूनां तत्त्वद्रशां चैव को भेदोऽशुचित्रणे ॥ इति ॥

ब्रह्मवित्त्वं तथा मुक्त्वा स आत्मज्ञो न चेतरः ॥ इति च ॥  
तदानीममानित्वादीनि ज्ञानसाधनान्यद्वेष्टृत्वादयः सदगुणाद्वचाल-  
ङ्कारवदनुवर्तन्ते । तदुक्तम्—

उत्पन्नात्मावबोधस्य ह्यद्वेष्टृत्वादयो गुणाः ।

अयन्ततो भयन्त्यस्य न तु साधनरूपिणः ॥ इति ॥ ६७ ॥

अर्थः—इस जीवन्मुक्त के ज्ञान से पूर्व होने वाले ( अतः चिर अभ्यस्त ) आहार-विहार की ही तरह शुभ संस्कारों ( वासनाओं ) की ही अनुवृत्ति होती है । अथवा ( वह ) शुभ एवं अशुभ दोनों ही तरह की वासनाओं से उदासीन हो जाता है । कहा भी गया है—

अन्वयः—“बुद्धाद्वैतसतत्त्वस्य, यदि, यथेष्टाचरणम्, ( भवेत्, तदा), शुनाम्, च, तत्त्वदृशाम्, अशुचिभक्षणे, कः भेदः ॥

“ब्रह्मवित्त्वम्, तथा, मुक्त्वा, सः, आत्मज्ञः ( भवति ); इतरः, न ॥

शब्दार्थः—“बुद्धाद्वैतसतत्त्वस्य = जिसने अद्वैत तत्त्व को यथार्थरूप से जान लिया है ऐसे व्यक्ति का, यदि = यदि, यथेष्टाचरणम् = स्वेच्छा से आचरण, ( भवेत् = हो, तदा = तब ), शुनाम् = कुत्तों, च = तथा, तत्त्वदृशाम् = तत्त्वज्ञों के बीच, एव = भी, अशुचिभक्षणे = अपवित्र पदार्थों के खाने में, कः= क्या, भेदः = अन्तर होगा ॥”

“ब्रह्मवित्त्वम् = “मैं ब्रह्मज्ञानी हूँ” इस अभिमान को, तथा = उस तरह से, मुक्त्वा = छोड़कर, सः = वह, आत्मज्ञः = आत्मज्ञानी, ( भवति = होता है ), इतरः = दूसरा कोई, न = नहीं ॥”

अर्थः—“जिसने अद्वैत तत्त्व को यथार्थ रूप से जान लिया है, ऐसे व्यक्ति का यदि स्वेच्छा से आचरण हो, तब कुत्तों और तत्त्वज्ञों के बीच अपवित्र पदार्थों के खाने में क्या अन्तर होगा ? अर्थात् कुछ नहीं ।” ( नैष्कर्म्यसिद्धि ४।६२ ) ॥

“मैं ब्रह्म ज्ञानी हूँ” इस अभिमान को उस तरह से छोड़कर वह आत्म-ज्ञानी होता है ) दूसरा कोई नहीं ।” ( उपदेशसाहस्री १२।१३ ) ॥

उस समय ( अर्थात् जीवन्मुक्त की अवस्था में ) ज्ञान के सांघन निरभिमानिता आदि और किसी से द्वेष न करना आदि सदगुण ( इस जीवन्मुक्त का ) अलङ्कार

## कीमुदीटीकासमन्वितः

की भाँति अनुवर्तन करते हैं ( अर्थात् विद्या प्रयास के ही उसका अनुवर्तन कर उसके अलङ्कार की भाँति प्रतीत होते हैं ) ! यही कहा गया है—

**अन्वयः—उत्पन्नात्मावबोधस्य, अस्य, हि, अद्वेष्टत्वादयः, गुणाः, अयत्नतः, भवन्ति, न तु, साधनरूपिणः, ( भवन्ति ) ॥**

**शब्दार्थः—उत्पन्नात्मावबोधस्य = आत्मज्ञान हुए, अस्य=इस ( जीवन्मुक्त ) के, अद्वेष्टत्वादयः = द्रोह न करना आदि, गुणाः = गुण, अयत्नतः = बिना प्रयास के ही, भवन्ति = होते हैं, न तु = न कि, साधनरूपिणः = साधनरूप, ( भवन्ति = होते हैं ) ॥**

**अर्थः—आत्मज्ञान हुए इस ( जीवन्मुक्त ) में द्रोह न करना आदि गुण बिना प्रयास के ही होते हैं ( आ जाते हैं ); न कि साधनरूप ( होते ) हैं ॥  
( नैष्कर्म्यसिद्धि ४६९ )**

**टिप्पणी—ब्रह्मवित्त्वं……न चेतरः “मैं ब्रह्मवेत्ता हूँ” ऐसा अभिमान जब तक रहता है, तब तक यही समझना चाहिए कि योग-साधक अभी मुक्त नहीं हुआ है । आखिर अभिमान भी तो अज्ञान का ही कार्य है और वह जब तक साधक को बश में क्रिये हैं, तब तक साधक भला जीवन्मुक्त कैसे माना जा सकता है ? ।**

**अलङ्कारवदनुर्वन्ते—किसी से द्वेष न करना, सम्पूर्ण प्राणियों पर दया करना आदि गुण जीवन्मुक्त के स्वभावसिद्ध गुणों को भाँति ही होते हैं । इनके अर्जन के लिये जीवन्मुक्त को प्रयास नहीं करना पड़ता है ।**

**जीवन्मुक्त प्रारब्ध की समाप्ति पर देह-पात के अनन्तर विदेहमुक्त या परम-मुक्त हो जाता है । इसी का आगे निरूपण करने जा रहे हैं—**

**किं बहुनाऽयं देहपात्रामात्रार्थमिच्छानिच्छापरेच्छाप्रापितानि सुख-दुःखलक्षणान्व्यारब्धकलान्यनुभवन्नन्तःकरणाभासादीनामवभासकः संस्त-द्वसाने प्रत्यगानन्दपरब्रह्मणि प्राणे लीने सत्यज्ञानतत्कार्यसंस्काराणा-भपि; विनाशात् परमकैवल्यमानन्दैकरसमखिलभेदप्रतिभासरहितमखण्डं ब्रह्मवित्त्वं छत्वारिंशते । ‘न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति’ ‘अत्रैव समवलीयन्ते’, विमु-क्षश्च विमुच्यते’ इत्यादिश्रुतेः ॥ ६८ ॥**

**इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यसदानन्द-**

**विरचितो वेदान्तसारः समाप्तः ।**

अर्थः— अधिक कहने से क्या लाभ ? यह जीवन्मुक्त एकमात्र शरीर को चलाने भर के लिये इच्छा, अनिच्छा और दूसरे की इच्छा से प्राप्त कराये गये सुख-हुःखरूप प्रारब्ध ( कर्म ) के फलों का ( निर्लेपभाव से ) अनुभव करता हुआ एवं अन्तःकरण की विषयाकार वृत्तियों को ( साक्षिण्प से ) प्रकाशित करता हुआ, प्रारब्ध कर्म के समाप्त हो जाने पर, प्राण के प्रत्यगानन्दरूप ब्रह्म में लीन हो जाने पर, अज्ञान और उसके कार्यों ( समस्त प्रपञ्च ) एवं संस्कार के भी विनष्ट हो जाने से परमकेवल्यरूप, आनन्दकरण, सम्पूर्ण भेद की प्रतीतियों से रहित, अखण्ड ब्रह्मात्र रह जाता है ( हो जाता है ) । “उस ( ब्रह्मज्ञानी ) के प्राण उत्क्रमण नहीं करते हैं ( अर्थात् निकल कर कहीं अन्यत्र नहीं जाते हैं ) ” ( बृहदा० ४।४।६ ); “वे इस परमात्मा में ही विलोन हो जाते हैं ।” ( बृहदा० ३।२।१ ); और ( अविद्या के बन्धन से ) मुक्त हुआ यह जीवन्मुक्त विमुक्त ( अर्थात् विदेह मुक्त ) हो जाता है । ( कठ०. २।२।१ ) इत्यादि श्रुतियों से ( भी यही बात कही गई है ) ॥ ६८ ॥

श्रीमत्परमहंस परिनामकाचार्य सदानन्द के द्वारा विरचित

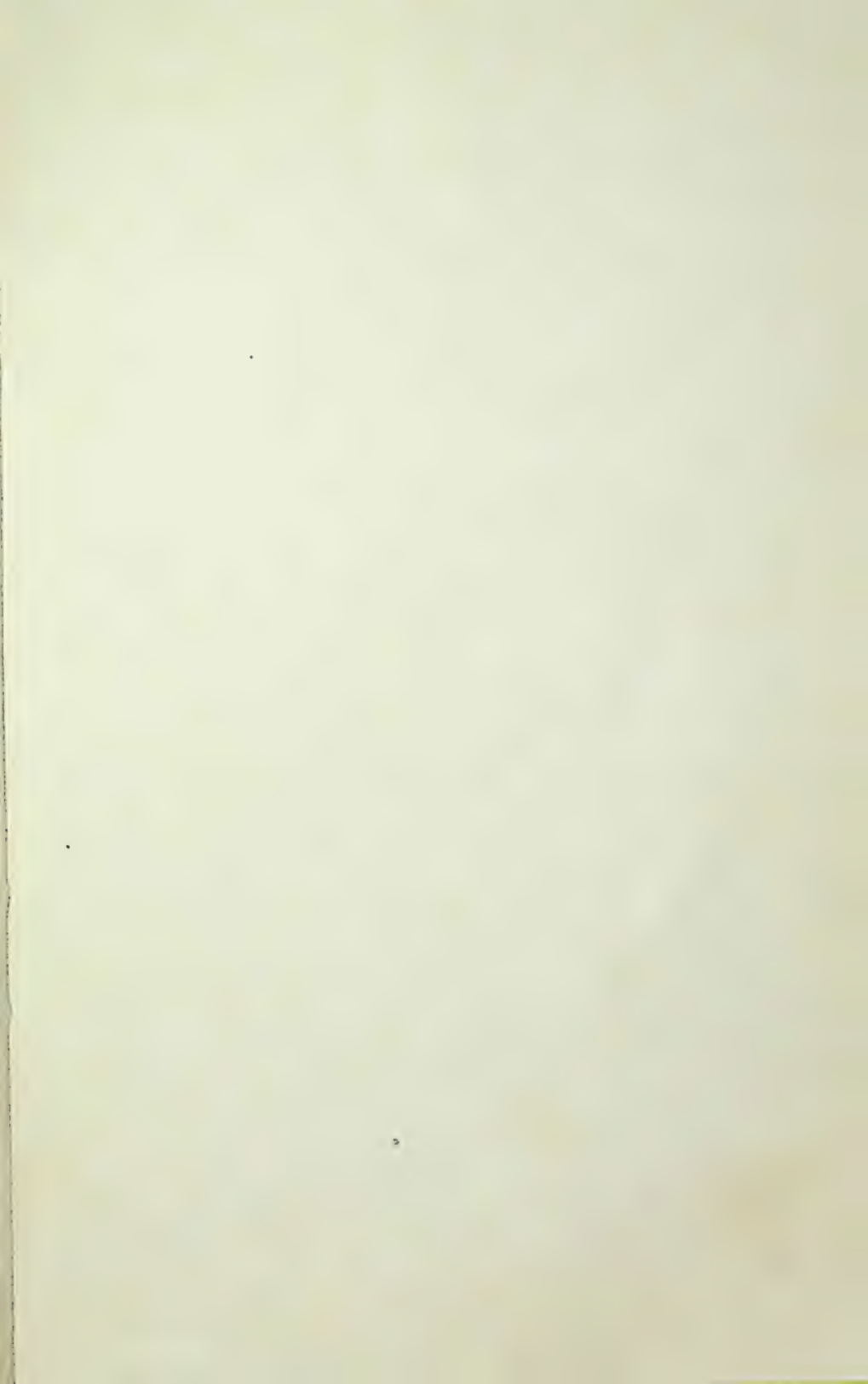
यह वेदान्तसार समाप्त हुआ ।

टिष्ठणी—इच्छानिच्छापरेच्छाप्रापितानि—प्रारब्ध भोग तीन प्रकार का होता है । यह कभी स्वेच्छा से प्राप्त होता है; जैसे ऋतुकाल में स्त्रीगमन । कभी अनिच्छा से प्राप्त होता है; जैसे राह चलते रूपयों की थैली का मिल जाना, स्नान के समय गंगा में ढूँढ़ जाना आदि । कभी परेच्छा से प्राप्त होता है; जैसे चौर-डाकुओं का आक्रमण आदि ।

विदेहमुक्तिमुपस्थापयनुपसंहरति—किं बहुनेति । देहयात्रामात्रार्थम् = केवल शरीरचालनार्थं न त्विन्द्रियप्रीत्यर्थमित्यर्थः । अन्तःकरणाभासादीनाम् = अन्तःकरणस्य विषयाकारवृत्त्यादीनां बुद्धिसाक्षितया अवभासकः सन् = प्रकाशकः सन्, तदवसाने = प्रारब्धकर्मणोऽवसाने । विमुक्तश्च विमुच्यते = अयं जीवन्मुक्तो जीवभेद दृश्यमानाद् रागद्वेषादिवहुलात्प्रपञ्चाद् विशेषेण मुक्तः वर्तमानस्य शरीरस्य पाते जाते भाविशरीरवन्धनाद्विशेषेण मुच्यते इति भावः ॥

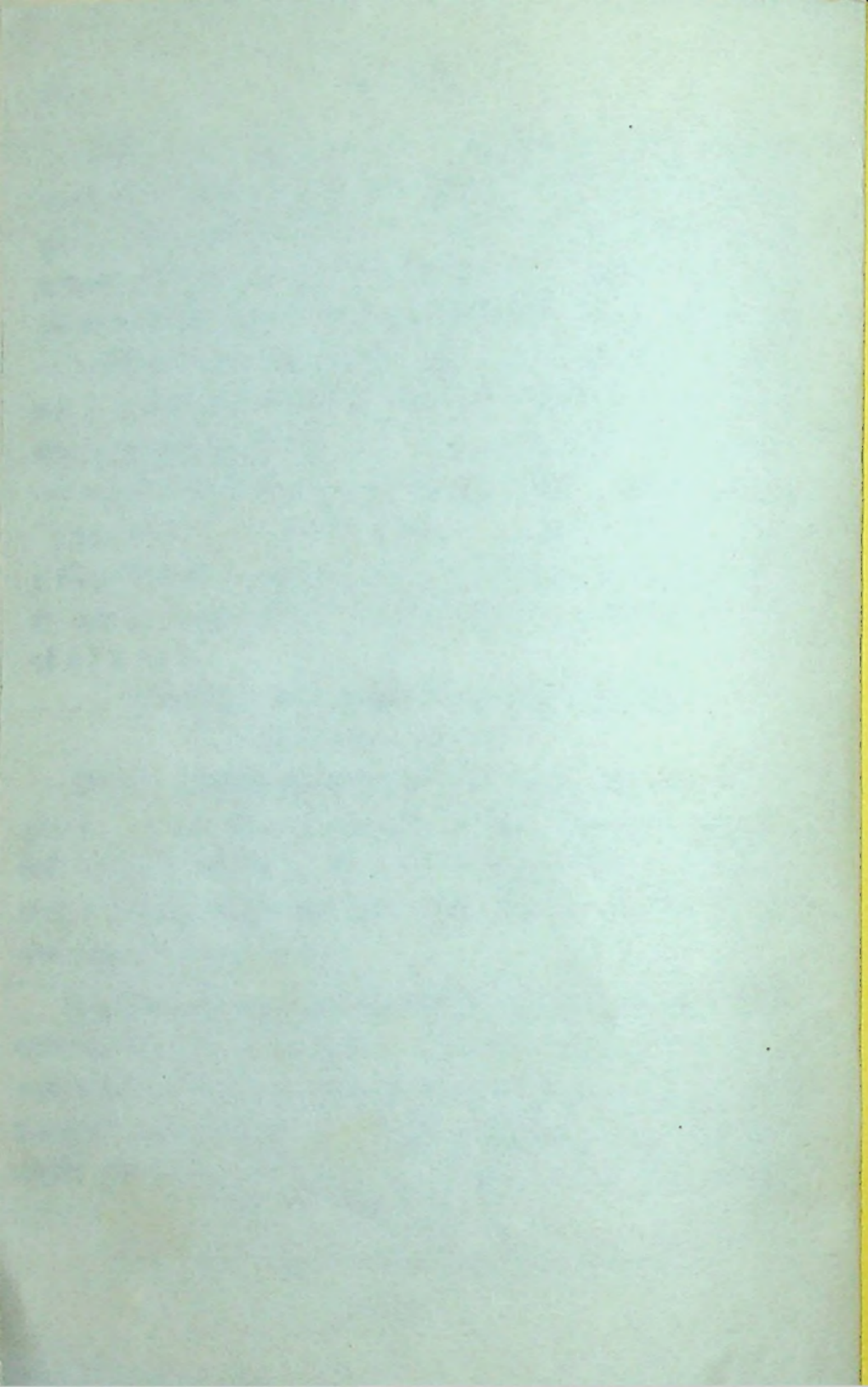
इति रमाशङ्करत्रिपाठिकृता वेदान्तसारटीका ‘कौमुदी’ समाप्ता ।

॥ शिवम् ॥











# हमारे महत्वपूर्ण प्रकाशन

1. अथर्ववेद परिशिष्ट (वेद) सम्पादक-जार्ज मेलवील चौलिंग तथा जूलियस बोन नेजलिन। रामकुमार राय कृत हिन्दी नोट्स
2. सरस्वतीकण्ठाभरणम् (अलङ्कारशास्त्र)। भोजकृत। रत्नेन्द्र मिश्र कृत 'रत्नदर्पण' संस्कृत टीका-कामेश्वरनाथ मिश्र कृत स्वरूपानन्द हिन्दी टीका तथा परिशिष्टादि प्रथम भाग (1 से 2 परिच्छेद) द्वितीय भाग (3 से 5 परिच्छेद) सम्पूर्ण
3. अर्थसंग्रहः। (मीमांसा) लोंगाक्षि भास्कर कृत। पट्टाभिराम शास्त्री कृत 'अर्थालोक' संस्कृत टीका। हिन्दी व्याख्याकार-वाचस्पति उपाध्याय। आशीर्वाद-गौरीनाथ शास्त्री
4. परिभाषेन्दुशेखरः (व्याकरण)। नागेशभट्ट विरचितः। श्रीनारायण मिश्र कृत हिन्दी व्याख्या सहित
5. तैत्तिरीयोपनिषद्। समूलशङ्करभाष्य एवं 'ज्योति' हिन्दी टीका सहित। व्याख्याकार श्री कर्णैयालाल जोशी
6. व्याकरणसिद्धान्तकौमुदी (व्याकरण)। भट्टोजिदीक्षित विरचित। पाणिनीय व्याकरणसूत्रवृत्ति, पाणिनीय शिक्षा, लिङ्गानुशासन तथा अकारादिक्रम से सूत्रों की सूची। सम्पादक श्री कृष्णवल्लभाचार्य
7. सांख्यकारिका (सांख्य)। गौडपाद भाष्य सहित। संस्कृत-हिन्दी व्याख्या। डॉ. विमला कणाटक
8. तर्कसंग्रहः (न्याय)। 'पदकृत्य' संस्कृत-हिन्दी व्याख्या। चन्द्रधर शुक्ल सम्पादित।
9. वृहदवक्तव्याचक्रम् अर्थात् प्राथमिक ज्योतिषतम् (ज्योतिष)। 'हेमपुष्पिका' हिन्दी व्याख्या। व्याख्याकार श्यामदेव झा
10. हितोपदेश-मित्रलाभ। (नीति) 'रश्मिकला' संस्कृत-हिन्दी-व्याख्या। व्याख्याकार केशवदेव शास्त्री, सम्पादक-कपिलदेव गिरि
11. पालि-प्राकृत-संग्रह। (पालि-प्राकृत के श्रेष्ठ पदों का संग्रह) धम्मपद के चार पाठ और कपूरमंडरी का प्रथम तथा द्वितीय जवनिकान्तर। व्याख्याकार प्रभुनाथ द्विवेदी
12. पञ्चतन्त्रम् (अपरीक्षितकारक पञ्चतन्त्रम्)। (नीति)। विष्णु शर्मा विरचित। 'बीणा' संस्कृत हिन्दी टीका। व्याख्याकार-कर्णैयालाल जोशी
13. दुर्गापूजन-पद्धतिः (कर्मकाण्ड)। वेणीराम शर्मा गौड़
14. अष्टाध्यायी सूत्रपाठः (व्याकरण)। पाणिनि प्रणीत। 'आभा' नामक भाषा वृत्ति तथा हिन्दी वृत्ति पाणिनीय शिक्षा, गणपाठ-लिङ्गानुशासन। वृत्तिकार श्रीनारायण मिश्र
15. नीतिशतकम् (पद्यकाव्य)। संस्कृत-हिन्दी टीका तथा आंगलभाषानुवाद। टीकाकार गद्वासागर राय
16. संस्कृत साहित्येतिहास। (इतिहास) विश्वनाथशास्त्री भारद्वाज विरचित सम्पादक बलिराम शास्त्री भारद्वाज
17. वशकुमारचरित पूर्वपीठिका। दण्ड कृत। ओमप्रकाश पाण्डेय कृत संस्कृत हिन्दी व्याख्या। प्रश्नोत्तर सहित
18. अमरकोश, मूल (कोश)। अमर सिंह कृत। सम्पूर्ण गुटका
19. धातुरूपावली (व्याकरण)। सम्पादक गोपाल शास्त्री नेने
20. स्वज्ञवासवदत्तम्। (नाटकम्) महाकवि भास। 'वेद' 'प्रकाश' सं. हिन्दी तथा आंगलानुवाद व्याख्योपेतम्। व्याख्याकार डॉ. वेदप्रकाश शास्त्री
21. लघुसिद्धान्तकौमुदी। वरदराज प्रणीता। 'आशुवोधिनी' नामक विस्तृत हिन्दी व्याख्या तथा रूपसिद्धि सहित। व्याख्याकार आचार्य डॉ. सुरेन्द्रदेव स्नातक शास्त्री
22. गायत्रीरहस्यम्। सम्पादक पं. वेणीराम शर्मा गौड़

प्राप्ति स्थान : चौखम्भा ओरियन्टलिया, पो.बा. नं. 2206, दिल्ली-110007